
псевдо-непосРедствеността на естета във 
философията на сьоРен киРкегоР

Калина Геврекова

Abstract: The Pseudo-immediacy of the Aesthete in 
Søren Kierkegaard’s Philosophy. What is about to be 
examined is a peculiar circular movement of the 
disposition of the mind towards any inhabitant of 
the aesthetic stage of life in Søren Kierkegaard’s phi-
losophy. The following work begins by superficial-
ly representing this aesthete’s relation to his sur-
roundings as immediate. As the text unfolds, the 
ability of the aesthete to mediate his desires, using 
contingency and time, by means of reflection and 
sobriety, will be demonstrated. In this sense, the 
merits the aesthete possesses will be accounted for. 
Finally, we will return to the primary disposition to-
wards immediacy – but a changed mediated imme-
diacy. This pseudo-immediacy seems to negate it-
self, rendering the aesthete as again immediate, but 
it doesn’t leave without a trace. While in the field of 
logic negations do fully neutralize each other, but in 
real life, their form is preserved even if nothing re-
mains of their content. Every experience leaves its 
traces and, even if at some point life spins in a cir-
cle, the movement within this circle will not be a 
meaningless repetition but rather a deepening of 
meaning.
Keywords: Kierkegaard; stages of life; aesthete; im-
mediacy; reflection; contingency.

В своята студия Исак Паси пише, че „Главната особе-
ност на естетическото съществуване според Киркегор е не-
посредствеността“1. Едно от основанията за това на естета 

1  Паси, И. (2008). „Философията на Сьорен Киркегор“, в Понятието 
за ирония с постоянно позоваване на Сократ, прев. от датски Сте-
фан Начев, София: изд. „Захарий Стоянов“, стр. 25.



Philosophia 32/2023

36

да се гледа спрямо тази категория, са неговите постоян-
ни желания, които той се опитва да удовлетвори всячески. 
Търсенето на наслаждение е perpetuum mobile за всеки ес-
тет. Онзи, намиращ се в този екзистенциален стадий, желае 
да грабне с пълни шепи всичко онова, което му се прииска. 
Всеки копнеещ в света на естетическото протяга ръка, за да 
асимилира обекта на своето желание. В този смисъл в една 
идеална ситуация без външни пречки  най-силният опосре-
дител между желанието и пожеланото е протегната ръка. 
Още повече самият Киркегор многократно работи през 
категорията на непосредствеността2, когато го обрисува.  
Този образ е напълно подвластен на случайността и миг-
новението, в този смисъл той е и напълно безотговорен и 
свободен. За да избегне скуката, която носи за него въздър-
жане от овъзможностяване на желания, естетът сграбчва 
всеки един повод, който случайността му предостави. Така 
той скача непосредствено в мига. Един своеобразен извод, 
който може да се направи след казаното дотук е, че естети-
ческият персонаж е един истински хедонист. 

Казаното горе е обаче само най-повърхностният слой на 
естетическото, а въпросът с непосредствеността, както из-
глежда, не е толкова неоспорим. Освен чувствеността, коя-
то стои в основата на всяко естетическо действие и хедонис-
тичният елемент, онова, което още е налично при естета, 
е една хладна рационалност. Основната цел в този екзис-
тенциален стадий е удовлетворяване на желанията и имен-
но по тази причина естетът е въоръжен с множество разсъ-
дъчни средства, които да осигурят сбъдване на пожеланото. 

2   Хубаво е да се има предвид, че непосредствеността не е една и 
също при различните герои, с които борави Киркегор. Една е тя 
при Дон Жуан, друга е тази на Йоханес. 



32/2023 Philosophia

3737  

Едно от отношенията, през които добре се забелязва 
способността на въпросния да превъзмогва непосредстве-
ността, е това с времето. Титанът Атлас е осъден да пое-
ма на плещите си целия товар на небесната шир, тъй както 
Киркегоровият естетически образ е нагърбен с времева-
та тежест. Наказанието на Атлас е такова във вечността и 
именно от там произлиза неговата изключителна мъчител-
ност. Тъй като естетът на Киркегор е далеч по-префинен и 
крехък от титан, дори само някаква бегла следа за времева 
продължителност го товари значително. Ангажираността е 
онова, което от гледна точка на естета прави човек окован, 
„той е загубил своята свобода и не може да си поръча, кога-
то си иска туристически обуща и по цял ден да скита, кога-
то и където си иска.“3

Онова, което най-силно плаши всеки естет, е скуката. 
Ако използваме сравнението, положено по-горе, скуката е 
именно надвесилата се тежест в нейната абсолютна фор-
ма, тоест най-гъстото, инертно и застинало теглило. Спо-
ред онзи в първия екзистенциален стадий  „Скуката е демо-
ничният пантеизъм“45, тя е всепроникваща, но не със своята 
пълнота, а напротив, със своята абсолютна празнота. През 
скуката нищото пуска своите корени в битието на субект-
ното. Тя е абсолютното зло, от което естетът ще се опита да 
се спаси на всяка цена6. Именно през опитите му да преодо-

3   Киркегор, С. (2008), „Плодооборот“ в Или-или, том 2, превод Сте-
фан Начев, София: изд. „Захарий Стоянов“, 316-336, стр. 332.

4   Пак там, стр. 324.
5   Вж. Шопенхауер, А. (2008), Светът като воля и представа. Том I, 

прев. Харитина Костова-Добрева, Иван Стефанов, София: изд. 
„Захарий Стоянов“, стр. 495-500.

6   Каква е всъщност цената, която трябва да заплати, ще стане ясно 
по-долу. 



Philosophia 32/2023

38

лее скуката може да се проследи засвидетелстването на ста-
туса – „повече от непосредствен“.  Едно от главните оръжия 
на всеки, захванал се да бори отегчението, според Киркегор 
трябва да бъде „спокойното размишление“7. Именно то, за-
едно със способността за рефлексия ще различи естетиче-
ския персонаж от обикновения хедонист.

Киркегор обръща внимание на нещо, което сам нарича 
илюзия, а именно опитите на хората да избягат от скуката, 
като се впуснат в търсене на нещо друго, обикновено кон-
трапунктно на онова, което вече им е доскучало8. Той виж-
да нещо вулгарно в този начин на мислене и преодоляване 
на отегчението. Но по-важното е, че този метод  се оказва 
неработещ, защото „снема сам себе си“9. По-добрата перс-
пектива, която тук е предложена, е не при всяка трудност10 
винаги да се търси нещо ново, което да ни изтръгне от отег-
чението, а да подхванем нещо, което вече е налично, но да 
погледнем на него по нов начин. Тази философска концеп-
ция е илюстрирана през метафората за плодооборота. (При 
него идеята е не почвата за посевите да се сменя, а да бъдат 
редувани културите и видовете семена. Това би довело до 
обогатяване на земния ресурс.)

Както става видно, за да бъде облекчен естетът от бреме-
то на застиналото време, той трябва да приложи хитрост и 
трезв ум. Какъв конкретен метод бива предложен, за прео-
доляване на отегчението? Той се изразява в уцелването на 
правилното съотношение между това да си спомняш и това 

7   Пак там, стр. 325.
8   Киркегор дава доста примери за това в Киркегор, „Плодооборот“, 

цит. съч., стр. 326. 
9   Пак там, стр. 326.
10   Изразяваща се в липса на забавление. 



32/2023 Philosophia

3939  

да забравяш.11

От друга страна, всеки момент от живота трябва 
да има само до толкова значение, доколкото чо-
век може всеки миг, когато поиска, да го забрави. 
От друга страна, всеки момент от живота трябва 
да има до толкова значение за човека, за да може 
всеки миг да си го спомня.12

Тук е нужно за момент да оставим настрана скуката, ма-
кар че ще се върнем към нея по-късно. Но преди това е ва-
жно да бъде разбрано цялостното отношение на индивиду-
алността към времето13. То личи най-добре в тази част от  
Или–Или, носеща името „Най-нещастният“. Нещо харак-
терно за философията на Киркегор е това, че той поставя 
акцент върху екзистенциалните преживявания, на онова, 
което може да бъде срещнато „из отделния“14. Както казва 
Радосвета Хофман в своята статия „Лицата на психологи-
зиращата диалектика“, екзистенциалната диалектика не е 
просто критика към една илюзия, а е критика към илюзия-
та за безусловната, независеща от отделните субекти, реал-
ност. Там се казва още, че диалектиката, която прави Кир-
кегор засяга: „жизнедеятелното отношение на човека към 
света, което има своето вътрешно развитие, своята вече-на-
истина „открита“ – диалектика на себичността.“15 Темата за 

11   Пак там, стр. 327. 
12   Пак там, стр. 328. 
13   Така разглеждането на спомнянето и забравата ще бъдат раз-

брани по-добре. 
14   Хофман, Т. С. (2011), „‘Етическият стадий‘ според Сьорен Кирке-

гор“, в сп. Християнство и култура, Х/бр. 6 (63), лято, прев. Вален-
тина Кънева, София: фондация „Комунитас“, 50-62, стр. 50.

15   Хофман, Р. (2018), „Лицата на психологизиращата диалектика“, 
в Теохаров, В. И Бачев, М. (съст.) Сьорен Киркегор – мислител 



Philosophia 32/2023

40

времето в този смисъл не прави изключение и бива разглеж-
дана също екзистенциално. Киркегор показва как начинът, 
по който третираме (като тук именно термина „третиране“ 
е важен) времевостта, се отразява на качеството на човеш-
кия живот по линия на щастието. Размишлението по тези 
въпроси започва от една дефиниция, която Киркегор при-
писва на Хегел за нещастния човек, в която се казва след-
ното: 

Нещастен е следователно човек, който по един 
или друг начин притежава своя идеал, съдържа-
нието на своя живот, изобилието на съзнанието 
си, своето собствено същество някак извън себе 
си. Нещастният е винаги отсъстващ от себе си, ни-
кога не присъства в себе си. Отсъстващ обаче чо-
век може да бъде очевидно или в миналото, или в 
бъдещето.16  

В тази Киркегорова дефиниция, приписана на Хегел, 
проличава, че нещастието се крие или в прехласнатостта 
по миналото, или в тази по бъдещето. След като това е така 
за щастливия може да се изведе, че той преживява своето 
щастие, така да се каже, понастоящем. Киркегор се хваща 
именно за това пребиваване на субектността в настоящето 
и през него обогатява онова, което Хегел е подсказал или 
поне това, което Киркегор е интерпретирал от него. И така, 
както стана ясно, според Киркегор Хегел твърди, че човекът 
е нещастна субектност, когато е извън себе си, тоест е пото-
пен в миналото или е замечтал за бъдещето. За датския фи-
лософ това не е достатъчно, напротив: възможно е да откри-

и творец на три века, София: Университетско издателство „Св. 
Климент Охридски“, 113-132, стр. 115.

16  Киркегор, С. (2008), „Най-нещастният“ в Или-или, том 2, превод 
Стефан Начев, София: изд. „Захарий Стоянов“, 244-258, стр. 249.



32/2023 Philosophia

4141  

ем щастие в миналото стига да се отнасяме към него като 
към сегашно, да бъдем настоящи в него, същото е и с бъде-
щето. Той нарича обърнатостта към миналото „възпомена-
телна индивидуалност“, а към бъдещето –  „надяваща се“. 
Ако вземем една надяваща се индивидуалност, казва Кирке-
гор, тя може да се разгледа както като нещастна, така и като 
щастлива. Нещастна е, доколкото е обърната към нещо, кое-
то не е в настоящето, но може да бъде щастлива, ако чове-
кът присъства в себе си, докато е в нея, не я губи и придоби-
ва отново и отново. При възпоменателната индивидуалност 
нещата стоят по същия начин. И така ако в „Най-нещастни-
ят“ имаме едно ниво на задълбочаване в играта на субекта 
и времето, при спомена и забравата17 е налично по-дълбоко 
потапяне. Сега идеята за битуването на индивидуалността 
като настояща отново ще стои като основа, но този път ще 
се покаже как тази „настоящност“ се задържа и обогатява.

Киркегор предлага едно истинско застояване в настоя-
щето благодарение на рефлексията, която от своя страна би 
ползвала спомена и забравата като инструменти за залавя-
не. За да е щастлив естетът, трябва да внимава как преживя-
ва настоящите моменти. Те трябва да се изживеят така, че 
да са достатъчно приятни, за да си заслужава да бъдат при-
помнени, но и не твърде запомнящи се, така че никога да не 
могат да бъдат забравени. Каква е алтернативата? От една 
страна, да не се наслаждаваме на нищо в настоящето, кое-
то, разбира се, би довело до абсолютно нещастие, или да бъ-
дат изживявани някакви моменти толкова екзалтирано, че 
когато стане време интензитетът на приятността да падне 
и те да станат вече отминали, да не могат да бъдат пуснати 

17   За които вече можем да си спомним.



Philosophia 32/2023

42

и да се живее само в спомена за тях. По отношение на мина-
лото Киркегор казва, че споменът и забравата могат да до-
ведат подходящото18 за отвеждане минало в настоящето и 
да отпратят, тоест да не докосват онова, което е непотреб-
но. Въпросът за отнасянето към бъдещето, не интересува 
толкова Киркегор. По този въпрос той казва, че „едва кога-
то сме изхвърлили надеждата през борда, едва тогава започ-
ваме да живеем артистично. Докато се надяваме не можем 
да се ограничаваме.“19

Любопитно е как ограничението играе изключител-
но важна роля в този Киркегоров прочит на естетическа-
та действителност. В този смисъл, за да бъде щастлив живу-
щият в първия екзистенциален стадий, му бива предписана 
известна доза стоицизъм, той не е абсолютно немощен и 
несъпротивителен. Това може да е още един повод да бъде 
направена съпоставка между държащия времето и държа-
щия небесният свод.

След като разгледахме въпроса как естетът борави с 
времето, е ред на желанието. Той познава естеството на 
желанието, както своето, така и чуждото, и знае, че непо-
средственото отношение към сбъдването му не е особено 
ползотворно. Това си проличава най-добре, когато бъде от-
несено към изкуството на прелъстяването. Онова, което Йо-
ханес от „Дневник на прелъстителя“ желае, е не просто да 
получи плътско удовлетворение от съвкуплението между 
него и Корделия, а да я накара тя да зажелае онова, което и 
той иска. За да го направи, трябва добре да бъдат изследва-
ни нейните желания. Еротиката е онова, което вълнува Йо-

18   С оглед на щастието.
19   Киркегор, С., „Плодооборот“, цит. съч., стр. 327.



32/2023 Philosophia

4343  

ханес, и той я постига, като вкарва Корделия в една много 
сложна и манипулативна игра. 

За да бъдеш прелъстител, е нужна винаги извест-
на рефлексия и съзнателност и доколкото  те са 
налице, би било уместно да се говори за хитрост, 
интриги и лукави ходове.20

Образът на героя от „Дневник на прелъстителя“ е кул-
минацията на естетическото в Или-Или. Този декадентски 
персонаж има най-високото ниво на манипулативност и 
рефлексивност. С всеки следващ непосредствено еротичен 
стадий естетът става все по-рефлексивен, но според Кирке-
гор дори Дон Жуан не е същински прелъстител, защото у 
него липсва плановостта и размисълът върху извършените 
действия, които Йоханес осъществява. За Дон Жуан се каз-
ва, че той е просто пожелател, чиито желания прелъстяват21.

Прелъстените са творчеството, което прелъстителите 
сътворяват, затова и насладата, която творците изпитват 
от измайсторяването на творенията си, е естетическа.  Вся-
ко действие, което онзи, намиращ се в първия екзистенциа-
лен стадий, извършва, трябва да бъде максимално красиво 
и естетично. Онова, което носи на Йоханес истинско есте-
тическо удоволствие, е именно креативното трансформи-
ране на всяка случайност с оглед на максимизирането на 
наслаждението, което тя би могла да му донесе. Случай-
ността се явява фетиш за него. От гледна точка на естета в 
неговата върхова форма, обектът на неговото еротично же-
лание преминава през значителна трансформация и също 

20   Киркегор, С. (2008) „Непосредствено еротични стадии или му-
зикално-еротичното“ в Или-или, том 2, превод Стефан Начев, Со-
фия: изд. „Захарий Стоянов“, 52-153, стр. 112. 

21   Пак там, стр. 112.



Philosophia 32/2023

44

се извисява заедно със своя пожелател. С намесата на Йо-
ханес, Корделия се украсява със страдание, което отключва 
нейната женственост и я прави интересна, а  „интересното 
е територията, върху която ще се води битката, потенцията 
на интересното трябва да бъде изчерпана.“22

Прелъстителят изоставя Корделия в момента на най-сил-
но желание. Това е важен момент, който доближава естети-
ческия персонаж повече до стоицизма и епикурейството, 
отколкото до хедонизма. В писмото си до Менойкей, Епи-
кур утвърждава, че „най-голямо благо е благоразумието“23. 
В някакъв смисъл възвисеният естет би могъл да се нарече 
благоразумен в епикурейски смисъл. Именно неговата спо-
собност да се възпира, да премисля, да рефлектира, поняко-
га да загърбва мимолетното с оглед на цялостното благо-
получие24 дават повод човек да се усъмни в неговата пълна 
непосредственост и да му припише някакво благоразумие. 
В този смисъл може да се окаже, че непосредствеността на 
естета е една голяма илюзия, тоест, че той е псевдо-непо-
средствен. 

Все пак въпреки това, че естетът не е абсолютно безпо-
мощен, неговите способи не могат да преодолеят изначал-
ното перформативно противоречие, заложено в първия екз-
истенциален стадий. Той продължава да държи над главата 

22   Киркегор, С. (2008), „Дневник на прелъстителя“ в Или-или том 
2, превод Стефан Начев, София: изд. „Захарий Стоянов“, 338-499 
стр. 388. 

23   Епикур (1987), „Епикур изпраща привет на своя приятел Меной-
кей“, в Николова, В., Янакиев, К., Нешев, К., Видева, Н. (съст), Ан-
тология по етика том 1. Античност. Средновековие. Ренесанс, 
превод от старогръцки Христо Данов, София: изд. „Наука и изку-
ство“, 64-68, стр. 67.

24   Все пак с оглед на наслаждението.



32/2023 Philosophia

4545  

си скуката с голи ръце, непосредствено. Докато продължава 
да се бори с нея, провокиран от нестихващите си желания, 
тежкият товар, който носи, не би могъл да се премахне. Една 
от причините за тегнещото перформативно противоречие 
е влечението на  естетическите персонажи към случайност-
та. Както вече стана ясно Киркегор обрисува живота в пър-
вия екзистенциален стадий съвсем не едностранчиво, тоест 
не е спестено дължимото към достойнството на естетиче-
ското да трансформира даровете на мигновението така, 
че те да му послужат като оръжие срещу скуката. Истина-
та обаче е, че въпреки достойното представяне, битката е 
изначално обречена. Една от причините за това е, че все-
ки естетически персонаж, гонейки онова, което се подна-
ся случайно, има основанията за собственото си благополу-
чие извън него самия, това не винаги се забелязва толкова 
лесно, въпреки това има своите резултати в появата не ме-
ланхолията. 

 Тогава ти разправяше, че тази случка ти дала по-
вод да се позамислиш дали случайното изпълне-
ние на някое съвсем случайно изказано желание 
не е в състояние да доведе човек до истинско от-
чаяние, защото по този начин реалността на жи-
вота бива отречена в най-дълбоките си корени. 
Всъщност ти си искал да изиграеш ролята на съд-
ба и обект на твоя възторг е било всъщност мно-
гообразието на рефлексиите, породени от скука-
та. Напълно съм съгласен, че си твърде подходящ 
да играеш ролята на съдба, доколкото с тези думи 
се свързва представата за нещо най-непостоянно 
и капризно.25

25   Киркегор, С. (2008) „Естетическа валидност на брака“ в Или-или, 
том 2, превод Стефан Начев, София: изд. „Захарий Стоянов“, 503-



Philosophia 32/2023

46

През думите на етика Киркегор нарича влечението на 
естета по интересното, по изкушенията, които случайност-
та предоставя – „хипохондрично любопитство“26. Това оп-
ределение говори за някаква патологичност именно защо-
то в естетическия стадий сякаш човек не може да избяга от 
интересите си, той е заболял от тях, но от друга страна те 
сякаш са лишени от съдържание. Статутът им е някак илю-
зорен, защото естетът се вълнува от тях привидно, той не 
би могъл да им се посвети. В този смисъл понятието за хи-
похондричност пасва чудесно, защото улавя, от една стра-
на, неконтролируемия, непожелателен характер на заболя-
ването от интерес, а от друга показва, че това на едно ниво 
е псевдозаболяване27, а на друго същинско такова28. В под-
крепа на второто, етикът обвинява естета по следния начин: 

Ти си до такава степен изпълнен с енергия, че ста-
ваш творчески съзидателен. Това е и причината 
да не смятам, че това е чак дотам вредно за окол-
ните. За теб обаче подобно нещо е крайно вред-
но.29

У естета може да се види една надменност, самодовол-
ство. Той изглежда така сякаш целият свят може да му при-
надлежи и да бъде под негов контрол: „По същия начин си 
устроен и ти в духовно отношение: ти можеш еднакво добре 
да стоиш както върху главата, така и на краката си, за теб 
всичко е възможно и с тази възможност си в състояние да из-

670, стр. 513, 514. 
26   Пак там, стр. 509.
27   В смисъла, че същински интерес всъщност липсва. 
28   Тук се има предвид самовнушението, патологията на болното 

съзнание. 
29   Пак там, стр. 512. 



32/2023 Philosophia

4747  

ненадаш другите и самия себе си.“30

Всичко това обаче е една илюзия. Действителността все 
в някакъв момент се проявява и тогава смелият естет, кой-
то или се рее в небесата или стои на глава, и в двата случая 
се оказва в неизходна за падане позиция. В играта на слу-
чайността със субектността победителят е винаги предиз-
вестен и това не е естетът. Той живее в постоянно заблужде-
ние и всички опити, които прави, за да се спаси от скучното 
го потапят все по-дълбоко и по-дълбоко в тази заблуда. Вле-
чението по случайното, в което той привижда спасение се 
оказва една наркотична зависимост, която запраща естета 
в отчаянието. Докато е под нейно влияние, той всъщност не 
е личност, няма същинска форма на себе си. Всичко, кое-
то го определя е някакво външно обстоятелство, над което 
той няма власт. По тази причина етикът се обръща към него 
така: „Ах, наистина ти се едно странно създание – ту дете, 
ту старец, ту размишляващ със невиждана сериозност над 
най-висшите научни проблеми и как ще пожертваш живо-
та си за тяхното разрешаване, ту си влюбен като последния 
глупак.“31 Това ту-ту съществуване неимоверно изпраща ес-
тетическият персонаж в състояние на отчаяние. Естетът не 
може да събере едно себе си от всички случайно изпречили 
се влечения, с които се сблъсква. Това си проличава и през 
следващите думи изречени от етика и насочени към естета: 

„Животът е маскарад“, ни учиш ти, за теб това е 
неизчерпаем материал за забавление и все още 
никой не е успял да те опознае истински, защо-
то всяко разкритие винаги е измама, само така ти 
можеш да дишаш и да предотвратиш хората да 

30   Пак там, стр. 517. 
31   Пак там, стр. 508.



Philosophia 32/2023

48

нахълтат вътре в теб и да затруднят дишането ти. 
Към това са насочени и действията ти да запазиш 
карнавалния си костюм – и това ти се удава, за-
щото твоята маска е най-загадъчната от всички. 
Ти всъщност си нищо и си ти само по отношение 
на другите и това, което си, си само благодарение 
на това отношение… Нима да такава степен си за-
губил съкровеното, святото у един човек, свързва-
щата сила на личността?32

Умелостта в измамването, която естетът е придобил, 
за да гони съблазънта на контингентното, добавят към 
списъка с измамени още един, и това е именно самият 
той. Противоречието в първия екзистенциален стадий 
произлиза от това, че индивидът губи вътрешното си 
съдържание, стремейки се да улови различните външности, 
на които се натъкне. 

В този смисъл, ако отнесем въпроса отново до 
непосредствеността, изглежда, че естетът отново се 
намира в позиция на непосредствен, този път обаче през 
различни основания33. Така на пръв поглед изглежда, че 
първото „псевдо“, което отнесохме до непосредствеността 
на естетическото и второто34 взаимно се неутрализират, с 
което естетът става просто непосредствен. Това обаче е само 

32   Киркегор, С. (2008) „Хармонията между естетическото и етиче-
ското във формирането на личността“ в Или-или, том 2, превод 
Стефан Начев, София: изд. „Захарий Стоянов“, 671-866, стр. 675-
676.

33   Вж. Lippitt, J. and Stephen Evans, C.(2023), „Søren Kierkegaard“, 
in  Zalta, Е. N. &  Nodelman. U. (eds.), The Stanford Encyclopedia of 
Philosophy , Summer 2023 Edition, URL = https://plato.stanford.edu/
archives/sum2023/entries/kierkegaard/, ch. 3.1.

34  Което би могло да се прилепи към определянето на естета след 
последно направените уточнения. 



32/2023 Philosophia

4949  

една привидност. Ако в логиката отрицанията напълно се 
неутрализират, то в живия живот тяхната форма се запазва, 
дори от съдържанието нищо да не е останало. Преживяването 
оставя своите следи и дори в някакъв момент животът да се 
завърти в кръг движението в рамките на този кръг няма да 
бъде една безсмислена повторяемост, а ще е все по-дълбоко 
и по-дълбоко навлизане в смисъла. Тук трябва да се има 
предвид обаче, че смисъл в различните стадии е различен. 
Съответно онзи, който се намира в първия екзистенциален 
стадий дори да се задълбочи максимално в смисъла на своя 
собствен житейски етап, неговото задълбочаване все пак би 
било ограничено спрямо онова на последващите стадии. 
Всеки стадий би могъл да бъде схванат същински само от 
позицията на онзи, който е преминал в следващия, защото 
само той е способен да види дефицитите и противоречията, 
които са заложени в стадиите по-долу. Съответно 
неспособността на естета да се изтръгне от злочестините, 
които избягването на скуката му е отредило, дори при все 
неговите изключителни рефлексивни способности, може да 
бъде същински осмислена само от перспективата на някой, 
който е преодолял естетическо и преходил в етичното. 

Библиография
Lippitt, J. and Stephen Evans, C. (2023), „Søren Kierkegaard“ 

in  Zalta, Е. N. &  Nodelman. U. (eds.), The Stanford 
Encyclopedia of Philosophy , Summer 2023 Edition, URL 
= <https://plato.stanford.edu/archives/sum2023/entries/
kierkegaard/>. Достъпно на 29.11.2023.

Епикур(1987), „Епикур изпраща привет на своя приятел 
Менойкей“, в Николова, В., Янакиев, К., Нешев, К., Ви-
дева, Н. (съст), Антология по етика том 1. Античност.



Philosophia 32/2023

50

Киркегор, С. (2008) „Естетическа валидност на брака“ в 
Или-или, том 2, превод Стефан Начев, София: изд. 
„Захарий Стоянов“, 503-670.

Киркегор, С. (2008) „Непосредствено еротични стадии или 
музикално-еротичното“ в Или-или том 2, превод 
Стефан Начев, София: изд. „Захарий Стоянов“, 52-
153.

Киркегор, С. (2008) „Хармонията между естетическото 
и етическото във формирането на личността“ в 
Или-или, том 2, превод Стефан Начев, София: изд. 
„Захарий Стоянов“, 671-866.

Киркегор, С. (2008), „Дневник на прелъстителя“ в Или-или, 
том 2, превод Стефан Начев, София: изд. „Захарий 
Стоянов“, 338-499.

Киркегор, С. (2008), „Най-нещастният“ в Или-или, том 
2, превод Стефан Начев, София: изд. „Захарий 
Стоянов“, 244-258.

Киркегор, С. (2008), „Плодооборот“ в Или-или, том 2, превод 
Стефан Начев, София: изд. „Захарий Стоянов“, 316-
336.

Паси, И. (2008). „Философията на Сьорен Киркегор“, в 
Понятието за ирония с постоянно позоваване на 
Сократ. прев. от датски Стефан Начев, София: изд. 
„Захарий Стоянов“, 9-102.

Хофман, Р. (2018), „Лицата на психологизиращата 
диалектика“, в Теохаров, В. И Бачев, М. (съст.) 
Сьорен Киркегор – мислител и творец на три века, 
София: Университетско издателство „Св. Климент 
Охридски“, 113-132. 

Хофман, Т. С. (2011), „‘Етическият стадий‘ според Сьорен 
Киркегор“, в сп. Християнство и култура, Х/бр. 6 



32/2023 Philosophia

5151  

(63), лято, прев. Валентина Кънева, София: фондация 
„Комунитас“, 50-62.

Шопенхауер, А. (2008), Светът като воля и представа, том 
I, прев. Харитина Костова-Добрева, Иван Стефанов, 
София: изд. „Захарий Стоянов“.


