
идеаЛизъМ иЛи реаЛизъМ?
възгЛедите на джордж БъркЛи в контекста 

на сПекуЛативния реаЛизъМ и деБатите срещу 
,,кореЛационизМа’’

Василен Василев

Abstract: Idealism or Realism? George Berkeley’s 
Views in the Context of Speculative Realism and 
the Debates Against ‘Correlationism’. In the fol-
lowing text I will present some arguments against 
Berkeley’s idealism forwarded by a contemporary 
movement by the name ‘Speculative Realism’. I will 
argue that the critiques of some of its champions 
such as Quentin Meillassoux and Ray Brassier mis-
understand the overall context within which Berke-
ley forms his ‘idealism’. Therewith I will provide 
some evidence that his views could be considered 
as thoroughly realist. At the end of this elaboration, 
I will point out some aspects of Berkeley’s thought 
which not only escape the critique of the specula-
tive realists but are also close to another strain of 
contemporary realist thought, namely Hilary Put-
nam's ‘internalist’ realism. 

Въведение. Спекулативният реализъм срещу логи-
ката на корелационизма

В настоящия текст ще обърна внимание на аргументите 
на съвременните философи Кантен Меясу и Рей Брасие –  
представители на т.нар. ,,спекулативен реализъм“, срещу 
някои основополагащи за традицията на идеализма въз-
гледи, формулирани от Джордж Бъркли. Традиционно на 



Philosophia 30/2023

64

Бъркли се приписва редуцирането на външния обективен 
свят в полза на субективността и нейното възприятие, като 
по този начин, твърдят, Меясу и Брасие се отваря идеалист-
ката ,,кутия на Пандора”, трайно установяваща в лицето на 
Кантовата трансцендентална критика, Хегеловия абсолю-
тен идеализъм и Хусерловата феноменология анти-реали-
зма като основна водеща тенденция в съвременната конти-
нентална философия. 

Най-голямата опасност, която носи със себе си, анти-ре-
ализмът според тези автори е откровеното игнориране на 
научните факти и приноса на точните науки за познаване-
то на различните аспекти на реалността. Моята теза е, че 
тяхната генеалогия на съвременния анти-реализъм би мо-
гла лесно да бъде проблематизирана и отхвърлена, ако за-
дълбочено изследваме епистемологията и метафизиката на 
Бъркли и взаимовръзката между тях. Твърдя че освен това е 
напълно легитимен и прочит, който тълкува възгледите на 
Бъркли изцяло в светлината на реализма. 

Поради това, че спекулативният реализъм е все още 
сравнително малко познат и преобладаващо маргинален в 
българския академичен контекст, аз ще се направя малко 
по-дълга уводна част, в която ще представя негови основ-
ни специфики, както и иманентни концептуални проблеми.

Спекулативният реализъм бива учреден като движе-
ние през 2007-ма година след провеждането на философ-
ска конференция в колежа Голдсмит, в която участие взи-
мат Кантен Меясу, Рей Брасие, Иън Хамилтън Грант и 
Греъм Харман.1 Той се популяризира до голяма степен чрез 

1   Вж. P. Gratton, Speculative Realism. Problems and Prospects., USA, 
Bloomsbury Academic, 2014, pp. 1-38.



30/2023 Philosophia

6565  

интернет блоговете на някои от учредителите му. Впослед-
ствие, това довежда до появата на втора вълна на движе-
нието, водена от Леви Брайънт, Джейн Бенет, Тимъти Мор-
тън, Иън Богост, Тристан Гарсия и други.2 Постепенно то 
излиза извън маргиналните очертания на ,,блогосферата” 
и бива интегрирано в рамките на академичния свят (впро-
чем представителите на първата генерация са универси-
тетски преподаватели, а много от техните последователи 
са също академично ангажирани хора). Така в последното 
десетилетие са проведени множество конференции и дис-
кусии на тема „спекулативен реализъм“, като към него би-
ват привлечени като „съучастници“ и вдъхновители Славой 
Жижек, Ален Бадиу, Бруно Латур и Мануел Де Ланда.3 От 
друга страна, движението в някои свои разклонения става 
популярно и в ,,арт-средите”.4 

Още обаче в първата генерация на движението са нали-
це множество проблематични концептуални разминава-
ния и разногласия. Например Кантен Меясу, който често 
е посочван за „първия“ спекулативен реалист, отрича това 

2   Вж. G.Harman, Object-Oriented Ontology: A New Theory of 
Everything, Penguin UK, 2017, pp. 219-253.

3   L. Bryant, N. Srnicek, G. Harman Towards a Speculative Philosophy, in: 
The Speculative Turn: Continental Materialism and Realism, ed. L. Bry-
ant, N. Srnicek, G. Harman, Re.press, Melbourne, 2011, pp. 1-19.

4  https://artviewer.org/ooo-object-oriented-ontology-at-kunsthalle-ba-
sel/, 

h t t p s : / / w w w. a r t s p a c e . c o m / m a g a z i n e / i n t e r v i e w s _ f e a -
t u re s / t h e _ b i g _ i d e a /a - g u i d e - t o - o b j e c t- o r i e n t e d - o n t o l o -
gy- a r t- 5 3 6 9 0 , h t t p : / / k u l t u r a . b g / we b / % D 0 % B 7 % D 0 % B 0 -
% D 1 % 8 2 % D 0 % B 0 % D 0 % B 9 % D 0 % B D % D 0 % B 8 % D 1 % 8 F -
% D 0 % B 6 % D 0 % B 8 % D 0 % B 2 % D 0 % B E % D 1 % 8 2 - % D 0 % B -
D%D0%B0-%D0%BE%D0%B1%D0%B5%D0%BA%D1%82%D0%B
8%D1%82%D0%B5/.



Philosophia 30/2023

66

название и предпочита да идентифицира собствената си 
позиция като „спекулативен материализъм“.5 Значително 
различна версия на материализма е представена и у някои 
от останалите спекулативни реалисти. Например Иън Ха-
милтън Грант развива материализъм, повлиян от филосо-
фията на Шелинг, който от гледна точка на Меясу по при-
чини, които не мога да изясня тук, е неприемлив.6 Обратно, 
Рей Брасие разгръща философски проект под названието 
„трансцендентален нихилизъм“, който е силно повлиян от 
мислители като Уилфрид Селарс и Пол Чърчланд и съот-
ветно е с много по-ясно изразена афилиация към неврона-
уките.7 От друга страна, течението, на което Греъм Харман 
стои начело, известно още като „обектно-ориентирана он-
тология“ или ,,ООО’’, защитава „иматериалистка“ позиция.8 
Не е без значение и разнообразието на авторите, които 
вдъхновяват различните спекулативни реалистки проекти –  
някои са вдъхновени, както казахме, от Шелинг, други от 
Селарс и Чърчланд; трети от Хайдегер и Хусерл; четвърти 
от Декарт и Хюм. Също така важна роля изиграва и фактът, 
че повечето спекулативни реалисти от втората генерация 
се причисляват към обектно-ориентираната онтология на 
Харман, но разгръщат осезаемо различни идиосинкратич-
ни онтологии – проектът на Леви Брайънт е синтез между 
ООО и метафизиката на различието на Жил Дельоз.9

5   Q. Meillassoux, Time without Becoming, in: Time without Becoming, ed. 
A. Longo, Mimesis International, 2014, p. 19.

6   P. Gratton, Speculative Realism. Problems and Prospects., pp. 12-17; A. 
Longo, The contingent Emergence of Thought, in: Time without Becom-
ing, ed. A. Longo, Mimesis International, 2014, pp. 35-38.

7   P. Gratton, Speculative Realism. Problems and Prospects., pp. 135-153.
8   G.Harman, Immaterialism. Objects and Social Theory, Polity Press, 2016.
9   Вж. L. Bryant, The Democracy of Objects, Open Humanities Press, 2011.



30/2023 Philosophia

6767  

При наличието на цели две генерации, всяка от които 
със своя собствена програма, стои особено остро въпросът 
кое е основополагащото нещо, придаващо единство на това 
движение? Кое е, иначе казано, общото между тях? Въпреки 
различията всички спекулативни реалисти застават срещу 
общ „враг“, чието име бива за първи път посочено от Кан-
тен Меясу в книгата му Отвъд крайността: Есе върху необ-
ходимостта на контингентността.10 Общия враг той нари-
ча „корелационизъм“. В неговата книга срещаме няколко 
формулировки на тази философска позиция. Предварител-
но може да се каже, че основната претенция на спекулатив-
ния реализъм, ако допуснем, че става въпрос за философ-
ско движение единно поне по нагласа, е, че след Кант във 
философията постепенно се е наложила догма-табу върху 
възможността философски да рефлектираме върху нещата 
сами по себе си като независими от нашите форми на репре-
зентиране, откъдето произтичат и „войнствените“ анти-ре-
ализъм и анти-догматизъм на философията след Кант, и с 
което философията става неизбежно субектно-центрира-
на.11 В този смисъл пост-хуманизмът се оказва основопола-
гащата обща позиция, която спекулативните реалисти спо-
делят. Според тях възможността за философска рефлексия 
спрямо нещата сами по себе си като напълно независими от 
нас открива възможност за нов тип философия, радикално 
скъсваща с антропоцентризма на европейската философия. 
Не е случайно от тази перспектива, че в рамките на спеку-
лативния реализъм са налице и про-екологични реалистки 

10   Q. Meillassoux, After finitude. An Essay on the Necessity of Contingency, 
tr. Ray Brassier, Bloomsburry, 2008.

11   Вж. бел. 1 и 3.



Philosophia 30/2023

68

проекти като например този на Тимъти Мортън.12 

Освен Декарт, а също и Лайбниц, Хюм и Лок, значима за 
това движение пред-кантианска фигура, е и Джордж Бър-
кли. Той, ще се твърди, за пръв път дава формулата на ко-
релационизма, иницииран Кант и пост-кантианците. От 
друга страна обаче, основен проблем понятието „корела-
ционизъм“, който можем prima facie да установим, е, че то 
е прекалено общо. Корелационисти могат да бъдат Бъркли, 
Кант, Фихте, Шелинг, Хегел, но и Бергсон, Дельоз, Ницше, 
както и Хусерл, Хайдегер, Дерида, Фуко, Латур, Рорти, Път-
нъм и др. Макар и да има относителен консенсус сред спе-
кулативните реалисти какво е корелационизъм, далеч не е 
налице такъв по отношение на това кои мислители са коре-
лационисти и кои не. От друга страна, не са рядко срещани 
обвиненията в корелационизъм и вътре в рамките на спеку-
лативния реализъм между самите спекулативни реалисти.13

Често приписването на корелационизъм не се съобразя-
ва и с цялостната философска концептуална рамка на даден 
автор, на който се приписва корелационизъм. Например до 
каква степен е уместно да се твърди, че Кант е категори-
чен анти-реалист по отношение на нещата сами по себе си, 
след като той все пак не отрича, че съществуват неща сами 
по себе си? Кант би могъл да бъде епистемологически ан-
ти-реалист в смисъла, че според него нямаме познание за 
тях, от което пък не следва, че  с това отхвърля тяхното съ-
ществуване. Така или иначе, е сложно да се отсъди дали ня-
кой е корелационист във всяко едно възможно отношение.

12   T. Morton, Ecology without Nature. Rethinking Environmental Aesthetics, 
Harvard University Press, 2007.

13   Вж. препратката към текста на Анна Лонго в бел. 6.



30/2023 Philosophia

6969  

Затрудненията пред подобно отсъждане се дължат и на 
нееднозначната употреба на понятието „реализъм“. С това 
се появяват някои значителни проблеми, като например: 1) 
липсата на консенсус относно това кое е реализъм 2) с какво 
се обособява реализмът особено предвид, че различните ав-
тори на практика предлагат различни версии на реализма 
3) къде падат границите между реализъм и корелационизъм 
4) какво означава да можем да „спекулираме“ относно не-
щата сами по себе си като независими и независещи от ка-
квато и да е репрезентация? От тази перспектива двусмис-
леността на понятието ,,реализъм” би довела до проблема, 
който вече посочих по-горе, а именно че това дали даден 
мислител ще попада под графата корелационизъм/анти-ре-
ализъм, или не, зависи най-вече от разбирането на съответ-
ния спекулативен реалист за това кое е реализъм и кое не. 
Иначе казано, самото понятие за реализъм се превръща в 
арбитрарно и води до вътрешно противоречие в самия спе-
кулативен реализъм, ако допуснем, че последният същест-
вува като цялостно и единно движение.

Друг проблематичен момент е налице в това, че не е на-
пълно еднозначно при някои от авторите дали става въпрос 
за цялостно преодоляване на корелационизма или не. На-
пример, докато Рей Брасие е открито враждебен, Харман 
и Меясу са много по-положително настроени спрямо не-
го.14 В известен смисъл, корелационизмът играе ролята на 
отправна точка за техните версии на реализма. Но това по-
ставя под въпрос претенцията на начинанието им да скъсат 
окончателно с анти-реалисткия тип философстване. Как и 

14   R. Brassier, Concepts and Objects, The Speculative Turn: Continental 
Materialism and Realism, ed. L. Bryant, N. Srnicek, G. Harman, Re.
press, Melbourne, 2011, pp. 59-61.



Philosophia 30/2023

70

дали успешно успяват не е предмет на настоящия текст. 
Това, което е важно да се отбележи е, че не е ясно при някои 
от тези автори дали може да бъде спазен стремежът едно-
временно към преодоляване на табутата наложени от Кан-
товата критическа философия, както и към запазването на 
основните ѝ постижения. В този смисъл, не е много ясно 
дали пост-критическият патос на спекулативния реализъм 
не резонира повече с пред-критическата догматична фило-
софия въпреки силната критика на спекулативните реали-
сти спрямо последната.

От друга страна, любопитен е и един друг момент, който 
няма да разгърна в детайл тук. Дали различните мислители, 
обявявани за корелационисти и съответно за анти-реали-
сти, биха приели подобно обвинение? Например Хайдегер, 
който още в Битие и време отхвърля спора между идеали-
зма и реализма (въпреки собствената си не малко пробле-
матично позиция)15, не би се поласкал от приписвания му 
„корелационизъм“ именно поради безсмислието на самия 
спор поне от негова гледна точка. Би било еднакво абсурд-
но да твърдим, че Ричард Рорти например е анти-реалист, 
когато той по-скоро от позицията си на прагматист защи-
тава гледище много сходно с античния скептицизъм, докол-
кото, така да се каже, се въздържа от това да прави съжде-
ние в полза на дебата между реализма и анти-реализма.16 От 
друга страна, меко казано, съмнително е да отъждествява-
ме идеализма непременно с анти-реализъм, особено когато 
нямаме, както вече стана въпрос, ясно понятие за реализъм. 

15   Ал. Кънев, Хайдегер и философската традиция, изд. Изток-Запад, 
София, 2011, стр. 204-208.

16   Повече за възгледите на Рорти в: R. Rorty, Philosophy and the Mirror 
of Nature, Princeton University Press, 1979.



30/2023 Philosophia

7171  

В тази перспектива обвиненията срещу Хусерловата фено-
менология например също не би следвало да се приемат се-
риозно.

С това приключвам предварителните бележки, които, 
макар и дълги, бяха наложителни. Изложението в настоящ-
ия текст ще се състои в две части. След като вече дадох ня-
кои общи щрихи на спекулативния реализъм и разгледах 
някои основни проблеми и неясноти, свързани с понятието 
„корелационизъм“, ще се опитам да изведа основните и съ-
ответно най-ясните „дефиниции“, които Меясу дава, и кои-
то могат да бъдат срещнати при почти всички останали спе-
кулативни реалисти. Впоследствие ще се опитам да покажа 
защо Бъркли само отчасти отговаря на заложените от Ме-
ясу „критерии“ за корелационизъм и до каква степен всъщ-
ност неговата позиция не е „солипсистка“, а реалистка. В 
края на текста ще се опитам да разгърна кратка аналогия 
между позицията на Бъркли и интерналисткия реализъм 
на Хилъри Пътнъм, вдъхновяващ впрочем конкурентното 
на спекулативния реализъм движение „нов реализъм“, ини-
циирано от Маркус Габриел и Маурицио Ферарис в нача-
лото на изминалото десетилетие.17

Преди да премина към изложението трябва да поясня, 

17   На една от най-големите конференции за „нов реали-
зъм“, проведена в университета в Бон, взима участие сами-
ят Хилъри Пътнъм непосредствено преди смъртта си. За он-
тологията на смисловите полета на Маркус Габриел вж. В. 
Василев, Новият реализъм на Маркус Габриел. Представяне и 
критичен коментар върху онтологията на смисловите полета, В: 
Philosophia. E-journal for philosophy & culture, № 23, стр. 132-198, 2019.

Линк:  https://philosophia-bg.com/archive/philosophia-23-2019/markus-
gabriels-new-realism/.



Philosophia 30/2023

72

че доколкото корелационизмът е по-скоро тенденция, об-
хващаща мислители с най-различни философски проекти 
и програми, Бъркли е сравнително рядко директно крити-
куван за разлика от Кант, Фихте или Хайдегер например. 
Изключение прави един текст на Рей Брасие, който ще взе-
ма под внимание в рамките на настоящата дискусия. В този 
смисъл, аз ще твърдя, че липсата на по-конкретен анализ на 
възгледите на Бъркли е всъщност в негово предимство пред 
обвиненията, че е анти-реалист, базиращи се най-вече на 
силно редукционистки прочит на dictum-а „esse est percipi“. 
Поне аз не съм забелязал от страна на спекулативните ре-
алисти да се обръща особено внимание на мотивацията на 
Бъркли да защитава подобна теза. В този смисъл ще се оп-
итам да покажа, че в контекста на тези съвременни деба-
ти относно реализма философската позиция на Бъркли е 
силно стилизирана. Проследяване и анализ на конкретни-
те контекстуално значими историко-философски обстоя-
телства, стоящи зад тази стилизация, няма обаче да влизат 
в рамките на настоящия текст.

Меясу и корелационистката ситуация
Кантен Меясу в основния си философски текст Отвъд 

крайността предлага следните „дефиниции“ на корелацио-
низма:

1) „Под корелация ще имаме предвид идеята според коя-
то ние единствено имаме достъп до корелацията между ми-
сленето и съществуването и никога до двете поотделно. От-
тук насетне ще наричаме „корелационизъм“ всяко течение, 
което подържа непреодолимия характер на така дефинира-
ната корелация. Следователно, става възможно да се каже, 



30/2023 Philosophia

7373  

че всяка философия, която отхвърля наивния реализъм, се е 
превърнала във вариант на корелационизма.“18

Меясу предлага и „разяснение“ в следващия пасаж:

2) Корелационизмът се състои в дисквалифицирането на 
твърдението, че е възможно да се мислят субективността и 
обективността независимо една от друга. Не само че става 
необходимо, че ние никога не можем да схванем обект „в“ 
себе си, изолиран от отношението към субекта, но и също 
така става необходимо да твърдим, че никога не можем да 
схванем субект, който не би бил винаги отнесен към обект. 
Ако някой нарича „корелационисткия кръг“ аргумент спо-
ред който не може да се мисли „в-себе-си-то“ без да се на-
влезе в порочен кръг, по този начин непосредствено про-
тиворечейки си, той би могъл да нарича „корелационистки 
two-step19“ този друг тип на разсъждаване, към който фи-
лософите толкова добре са привикнали – типът разсъжде-
ние, с който човек се сблъсква толкова често в съвременни-
те работи, и който настоява, че би било наивно да се мислят 

18   Q. Meillassoux, After finitude. An Essay on the Necessity of Contingency, 
p. 12 „By ‚correlation‘ we mean the idea according to which we only 
ever have access to the correlation between thinking and being, and 
never to either term considered apart from the other. We will hence-
forth call correlationism any current of thought which maintains the 
unsurpassable character of the correlation so defined. Consequent-
ly, it becomes possible to say that every philosophy which disavows 
naive realism has become a variant of correlationism.“ (прев. мой, - 
В. В.)

19   Two-step е вид танцувално движение, при което се правят две 
стъпки в една и съща посока в последователност. Тук вероятно 
Меясу има предвид, че и опитите да се рефлектира обективност-
та като такава, както и субективността като такава, резултират в 
един и същи двоен ход на отрицание на тяхната самостоятелност, 
който репрезентира корелационистката „логика“.



Philosophia 30/2023

74

субектът и обектът като две отделни неща, чието отноше-
ние е едва впоследствие прибавено към тях. Обратно, това 
отношение е в някакъв смисъл първично: светът е свят само 
доколкото ми се явява като такъв, а собственото ми аз е та-
кова само доколкото е изправено лице в лице със света; само 
доколкото е този, за когото светът се разкрива [....] Следова-
телно, би могло да се каже, че до Кант един основните про-
блеми на философията е било мисленето на субстанцията, 
докато от Кант насетне той се състои в опита да се мисли 
корелацията.“20

Преди да атакуваме предложените от Меясу „дефини-
ции“ на корелационизма трябва да се направят някои исто-
рико-философски уточнения. От приведените цитати ние 

20   Q. Meillassoux, After finitude. An Essay on the Necessity of Contingency, 
pp. 12-13  „Correlationism consists in disqualifying the claim that it is 
possible to consider the realms of subjectivity and objectivity inde-
pendently of one another. Not only does it become necessary to insist 
that we never grasp an object ‚in itself, in isolation from its relation 
to the subject, but it also becomes necessary to maintain that we can 
never grasp a subject that would not alwaysμalreadybe related to an 
object. If one calls ‚the correlationist circle‘ the argument according 
to which one cannot think the in itself without entering into a vicious 
circle, thereby immediately contradicting oneself, one could call ‚the 
correlationist two-step‘ this other type of reasoning to which philoso-
phers have become so well accustomed - the kind of reasoning which 
one encounters so frequently in contemporary works and which in-
sists that it would be na‘ive to think of the subject and the object as 
two separately subsisting entities whose relation is only subsequent-
ly added to them. On the contrary, the relation is in some sense pri-
mary: the world is only world insofar as it appears to me as world, 
and the self is only self insofar as it is face to face with the world, that 
for whom the world discloses itself [.. .]... Thus, one could say that up 
until Kant, one of the principal problems of philosophy was to think 
substance, while ever since Kant, it has consisted in trying to think 
the correlation.“ (прев. мой, - В. В.)



30/2023 Philosophia

7575  

разбираме, че Меясу прокарва категорична разлика между 
философията преди и след Кант. Така, докато преди Кант 
се е философствало за мислимостта на субстанцията, то 
след Кант, както вече уточнихме във въвеждащата част на 
настоящия текст, философите се фокусират основно вър-
ху формите ни на репрезентация. От една страна, подоб-
но деление не е съвсем безоснователно. Възможен е про-
чит на нововремската философия според който наистина 
централният проблем е бил този за субстанцията. Той би 
гласял, че ако решението, което Декарт предлага спрямо 
проблема за дуализма, се оказва неубедително за неговите 
съвременници и следващите поколения философи, то оттук 
следва и появата на радикални алтернативни решения като: 
1) субстантивисткия монизъм на Спиноза; 2) субстантивист-
кия плурализъм на Лайбниц; 3) различните видове матери-
ализъм, като например този на Хобс; 4) радикалните опити 
на емпирици, като Лок и Хюм да се откажат от понятието 
за субстанция; 5) радикалното твърдение на Бъркли, че съ-
ществуват единствено и само духовни субстанции. Но как-
во става тогава с друг проблем за нововремските мислите-
ли, който е също не по-малко основополагащ и през който 
легитимно може да се интерпретира цялата нововремска 
традиция, а именно този за това изобщо как можем да ре-
презентираме адекватно външния свят?

От една страна, би било прекомерно некритично да 
следваме стриктно вече обичайната историко-философска 
типология според която от Декарт насетне доминираща 
във философската традиция се оказва т.нар. „епистемоло-
гическа  парадигма“. Безспорно е, че мислители като Лайб-
ниц и Спиноза, но и Декарт и Бъркли все пак се занимават с 



Philosophia 30/2023

76

онтологическа проблематика и предлагат свои оригинални 
метафизически решения. Така все пак е напълно допусти-
мо да се твърди, че в този период онтологическите въпроси 
разполагат с някаква автономия, макар и да са тясно свърза-
ни с въпросите за познанието. Освен това при тези мислите-
ли все още не е налице категоричното разграничение меж-
ду двете дисциплини „онтология“ и „епистемология“.

С оглед на казаното, разграничението, което Меясу пра-
ви, не е съвсем адекватно. Любопитно е, че в хода на раз-
гръщане на собствената си метафизика той ще отхвърли 
понятието за субстанция, но въпреки това ще апелира за 
завръщане именно към „субстантивисткия“ пред-кантиан-
ски тип философстване. Всъщност Меясу започва книгата 
си с кратък обзор на разграничението между първични и 
вторични качества, за което той твърди, че е необходимо 
да бъде реабилитирано в рамките на съвременната филосо-
фия.21 Там той заявява и една от основните си тези, а именно 
че с възхода на корелационизма бива загубена възможност-
та за схващане на първичните качества на нещата, които са 
субстанциални.

Меясу ще твърди, че единственият способ, с който мо-
жем адекватно да познаваме нещата сами по себе си с ог-
лед на техните първични качества, е математическото по-
знание, като единствено то е същностно обективно, а то е 
такова, защото, така да се каже, схваща „субстанциалното“ 
в действителността, т.е. онова, което е, каквото е, незави-
симо от нас. Подобна претенция е силно проблематична, 
доколкото възгледът на Меясу за контингентността, който 

21   Q. Meillassoux, After finitude. An Essay on the Necessity of Contingen-
cy, pp. 6-11.



30/2023 Philosophia

7777  

няма да обсъждам тук, е свързан с радикалния отказ от съ-
ществуването на каквато и да е субстанция. От друга стра-
на, макар и да е повлиян от наставника си Ален Бадиу в този 
пункт, никъде в книгата си Меясу не дава солидни аргумен-
ти в полза на тезата си за математическото познание, как-
то и не се ангажира в по-сериозна дискусия относно приро-
дата на математиката. Показателно е, че никъде в книгата 
му не е налице референция към философия на математика-
та. Освен това Меясу просто допуска, че отношението меж-
ду първичните и вторичните качества е такова, каквото той 
го представя. Това е проблематично най-вече защото никъ-
де не се позовава експлицитно на дебатите за първичните и 
вторичните качества в Новото време, откъдето взима тази 
концепция. От друга страна, тя се появява и в рамките на 
съвременната аналитична философия например при Уилф-
рид Селърс, която Меясу не реферира по никакъв начин.22

Също така, оказва се проблематично и какво разбира Ме-
ясу под „нещо само по себе си“. Изглежда, че за него нещо-
то само по себе си е онова, което носи първични качества, и 
което като такова е обект на математизация. Но дали Кант 
има предвид под „нещо само по себе си“ точно това? Про-
блемът тук се състои в неясното приравняване на опозици-
ите „първични-вторични качества“ и „ноумен-феномен“. 
За Кант това, което е феноменално, бива изследвано емпи-
рично от различните науки, които не се отнасят просто до 
квалии, а до реални предмети на всеки възможен опит. Из-
глежда, че Меясу „забравя“, че математическите методи, с 
които точните науки работят, са все пак емпирични. Това 

22   Вж. W. Sellars, Philosophy and the Scientific Image of Man, in: Science, 
Perception and Reality, Atascadero CA USA, Ridgeview Publishing 
Company, 1963.



Philosophia 30/2023

78

отново ни връща до двусмислеността на неговото разбира-
не за природата на математиката. 

В защита на Меясу бихме могли да посочим един от цен-
тралните проблеми, служещи за изходен пункт на позиция-
та му. Той твърди, че корелационизмът не може да разреши 
проблемът за т.нар. „анцестрални факти“.23 Такива факти се 
отнасят до времето преди и след съществуването не прос-
то на всяка разумна форма на живот, но и на всяка форма 
на живот изобщо. Проблемът с корелационизма е, че той 
винаги предпоставя като необходимо отнасянето на обек-
тите към някаква форма на субективност. Съответно, Ме-
ясу ще твърди, че когато корелационизмът иска да мисли 
появата на Вселената или Вселената след измирането на чо-
веците, той винаги попада в един и същи парадокс: дори и 
преди появата на субективността, а и след нейното изчезва-
не, субективността трябва да съществува. Тривиален при-
мер за този проблем е невъзможността да мислим за света 
след нашата смърт без да предпоставяме, че по някакъв на-
чин трябва да сме живи, за да можем да рефлектираме вър-
ху света и след като нас вече ни няма.

Проблемът за анцестралните факти очертава граници-
те на корелационизма, с което Меясу си осигурява възмож-
ността за разгръщането на собствената си метафизика на 
контингентността. В този смисъл, парадоксът, който е на-
лице при сблъскването на корелационистката позиция с не-
зависимото съществуване на такива факти, е отправна точ-
ка, но не и, по негови думи, аргумент в полза на позицията 
на Меясу.24 Така пред нас се открива друг проблем, който 

23   Q. Meillassoux, After finitude. An Essay on the Necessity of Contin-
gency, pp. 20-31.

24   Q. Meillassoux, Time without Becoming, p. 17.



30/2023 Philosophia

7979  

няма да разгледам тук, а именно този за аргументативната 
обоснованост на спекулацията на Меясу. Важно е само да 
се отбележи, че той ще твърди, че излизането отвъд коре-
лационизма и справянето с този негов парадокс е възмож-
ност да се обоснове науката, по начин който отхвърля всяко 
преимущество на отношението към субекта или интерсу-
бективната общност. Начинът, по който Меясу ще проце-
дира, и който сам назовава „рационален“, е свързан с изво-
димост, която не разчита на последни основания. Именно в 
този смисъл проблемът с аргументираността на твърдени-
ята му се изостря. Това, което обаче е по-проблематично с 
оглед на темата на настоящия текст, са някои компоненти 
от „дефинициите“ на корелационизма, които по-горе пред-
ставих, и на които ще се фокусирам тук.

От една страна, какво означава, че извън корелацията 
е немислимо съществуването както на обекта без субекта, 
така и на субекта без обекта? В единия случай, е интуитив-
но ясно, че е невъзможно да не възникнат проблеми относ-
но статута на обекта. От друга страна, формулировката на 
Меясу предполага, че ако бъде преодолян по някакъв начин 
корелационизмът, е възможно да съществува субект сам по 
себе си независимо от всяко отношение. Какво собствено 
ни казва Меясу с това? Нима оттук не можем да заключим, 
че Меясу е склонен да признае солипсизма като релеван-
тен и непротиворечив философски възглед? Това ние мо-
жем единствено да гадаем, доколкото още от самото нача-
ло на книгата той заявява, че ще го интересуват първичните 
качества, а с това и статутът на обектите сами по себе си, 
а не на субектите като такива. Но тогава не би ли се ока-
зало пропуск в неговата „система“, че не развива някаква 



Philosophia 30/2023

80

по-конкретна концепция за субективността? В известен 
смисъл, последното би наложило изграждането на някак-
ва епистемологична концептуална рамка. Такава обаче той 
не развива, което ни връща към проблема за рационалната 
обоснованост и епистемична валидност на цялостната му 
спекулативна концепция. Парадоксалното е, че дори Бър-
кли, както ще покажа, изобщо не би твърдял, че субектът 
съществува като нещо само по себе си извън всякакви отно-
шения с обекти.

В този смисъл, последният проблем, следващ от разбира-
нето на Меясу за корелационизма, който бих искал да изя-
сня, се състои в това, че неговата формулировка не допуска 
възможността за независимост на двата полюса на корела-
цията вътре в самата нея. Макар и обектът и субектът да 
се съ-определят, все пак отношението помежду им изисква 
обектът като такъв да не е напълно идентичен със субекта 
и обратно – субектът не трябва да е напълно идентичен с 
обекта. Така отношението между тях изисква допускането 
на тяхната независимост. В един смисъл, тя е винаги рела-
тивна, защото двата полюса са винаги дадени в релация, но 
също така никой от тях не може напълно да изчерпи дру-
гия. Би могло да се твърди, че все пак  Меясу допуска това 
различие, доколкото през него извежда контигнентност-
та на корелацията, твърдейки впоследствие, че единстве-
ната метафизическа необходимост е контигнентността на 
всичко. Но въпреки това Меясу прекалено прибързано пра-
ви последния извод, тъй като не отчита иманентната за су-
бект-обектното отношение диалектика – ние трябва винаги 
да признаваме и да отхвърляме условността на корелаци-
ята. В този смисъл, спекулацията на Меясу и претенцията 



30/2023 Philosophia

8181  

ѝ за реализъм биха могли да бъдат отхвърлени от хегели-
анска гледна точка като едностранчиви и абстрактни. Тук 
обаче няма да разглеждам възможните контрааргументи 
на Меясу срещу едно подобно хегелианско възражение.

Рей Брасие и неудачите на корелационизма. Бър-
кли като реалист

Дотук изясних не просто някои по-общи характеристи-
ки на движението „спекулативен реализъм“, но и разгледах 
в детайл неговия общ враг т.нар. „корелационизъм“. В „де-
финициите“, които Меясу предлага, експлицитно присъст-
ваше мотивът, че за корелационистка тенденция можем да 
говорим едва с осъществяването на Коперниканския пре-
врат от Кант. Много често обаче някои от спекулативните 
реалисти реферират позицията на Бъркли като утвърждава-
ща корелационистката/анти-реалистката формула според 
която не е възможен никакъв обект извън релацията с ня-
каква форма на субективност или репрезентация. Така Бър-
кли бива еднозначно посочван като родоначалник на коре-
лационизма преди действителната му поява при Кант и в 
по-сетнешния немски идеализъм. От друга страна, по този 
начин фигурата на Бъркли отчетливо присъства и функ-
ционира в дискурса на спекулативния реализъм по-скоро 
като идеологически противник, отколкото като реален та-
къв, доколкото не би следвало Бъркли да бъде причисляван 
строго сред корелационистите.

Обяснението на Меясу би било, че корелационистка-
та философия има формата на критическа философия, т.е. 
като водеща тенденция тя е вече очертана в границите на 
трансценденталния проект на Кант, който става основопо-



Philosophia 30/2023

82

лагащ за съвременната философия изобщо. Така „автентич-
ният“ корелационизъм, ако можем да говорим за такъв, е 
Кантовият. Но налице е и един друг вид корелационизъм, 
който Меясу нарича „силен“. Такъв е силно изразен при 
Хегел у когото субектът напълно е погълнал обекта, т.е. е 
абсолютизирал корелацията, поради което и Хегеловата 
философия се превръща в метафизика и напуска ограниче-
нията на корелационизма, заложени от критическия про-
ект на Кант. Следователно, от позицията на Меясу това, 
което прави Бъркли всъщност си остава догматична мета-
физика, защото е някаква форма на силен корелационизъм. 
Антидотът на Меясу, както вече беше посочено, се състои 
в: 1) оставане в рамките на слабия или умерен корелацио-
низъм, който е едновременно критичен към пред-кантовия 
догматизъм, но и към метафизиките, които ще се развиват  
от немските идеалисти 2) извеждане на неговата необходи-
ма контингентност, а оттам и извеждане на необходимата 
контингентност на всичко, което Меясу формулира като т.
нар. „принцип на фактичността“.

Собствено решението на Меясу няма да бъде предмет 
на разглеждане тук. Важно е да се отбележи, че проблемът с 
постановката на Меясу е, че, от една страна, изглежда, че Хе-
гел прави тип пред-кантианска метафизика, което е сериоз-
но оспорвано от изследователите на Хегел25, а от друга – не 
се отчита и собствено критичният патос у Бъркли спрямо 
метафизиката, доколкото той много прибързано е причис-
лен към графата „догматични“, т.е. некритични пред-кан-
тианци. Аз ще аргументирам позицията, че проектът на 

25   G. A. Magee, Hegel as a Metaphysician, in: Hegel-Jahrbuch Sonderband. 
Band 7.Hegel and Metaphysics, On Logic and Ontology in the System, ed. 
A. de Laurentiis, S. Whited, De Gruyter, 2016, pp. 43-58.



30/2023 Philosophia

8383  

Бъркли в някои отношения е значително по-близо до Кант.

Преди това обаче е редно да обърнем внимание и на екс-
плицитно насочената срещу Бъркли аргументация на Рей 
Брасие в текста му Понятия и обекти. Тук ще се огранича 
единствено да изложа аргументите му, като преди това оч-
ертая накратко основната полемика в текста. Брасие ще 
твърди, че основното недоразумение в съвременната фи-
лософия е невъзможността да се мисли не просто концеп-
туалната, а реалната разлика между понятие и обект, кое-
то се дължи на доминиращата корелационистка тенденция. 
Едно от проблематичните следствия на това разминаване 
на границата между двете се състои в това, че от него след-
ва, че реалните различия в обектите са и концептуални, во-
дейки по този начин до крайната позиция, че различията в 
обектите са единствено концептуални, което е най-ясно из-
разено в Хегеловата философия. От тази гледна точка, оказ-
ва се, че обектите са обусловени от определени концепту-
ални или понятийни съдържания. Решението, което Брасие 
предлага за справяне с корелационизма, е подчертано сци-
ентистко. Следвайки Селърсовата критика спрямо „мита 
на даденото“, Брасие ще твърди, че корелационистът всъщ-
ност е догматик по отношение на разбирането си за сфера-
та на концептуалното. Според него „не е ясно защо достъ-
път ни до структурата на понятията трябва да се смята за 
по-малко нуждаещ се от критическа легитимация отколко-
то достъпът ни до структурата на обектите.“26 Той продъл-
жава: „Да се предполага привилегирован достъп до струк-
турата на понятието е да се предполага интелектуален 
наглед. Но това е същото като да се направи метафизиче-

26   R. Brassier, Concepts and Objects, p. 56, (прев. мой, - В. В.).



Philosophia 30/2023

84

ско твърдение относно същността на понятието; допускане 
отвсякъде толкова догматично, колкото всяко едно предпо-
лагаемо метафизическо твърдение относно същността на 
обектите.“27 Следователно, за Брасие, ако критическата фи-
лософия оспорва догматическия метафизически реализъм, 
то е необходима критика и спрямо присъщия за критиче-
ската философия метафизически догматизъм. Тази крити-
ка според него може да дойде единствено от когнитивните 
науки. Тук няма да разглеждам неговото решение. Колкото 
се отнася до Бъркли, Брасие ще твърди, че в неговата пози-
ция е разкрита „скритата логика на всеки корелационист-
ки аргумент“28. Ето как тя бива представена и критикувана:

„От несъмнената предпоставка, че „Не може да се 
мисли или възприема нещо без то да бъде мисле-
но или възприемано“, Бъркли прави съмнителния 
извод, че „Нещата не могат да съществуват без да 
бъдат мислени или възприемани“. Предпоставка-
та на Бъркли е тавтология, тъй като твърдението, 
че не може да бъде мислено нещо без да бъде ми-
слено е такава, че никое рационално същество не 
би искало да я отрече. Но от тази тавтологична 
предпоставка Бъркли извежда не-тавтологичен 
извод, а именно че съществуването на нещата за-
виси от това да бъдат мислени или възприемани 
и не представляват нищо извън нашето мислене 
и възприятие. И все пак аргументът на Бъркли е 

27   R. Brassier, Concepts and Objects, p. 56 „To assume privileged access 
to the structure of conception is to assume intellectual intuition. But 
this is to make a metaphysical claim about the essential nature of 
conception; an assumption every bit as dogmatic as any allegedly 
metaphysical assertion about the essential nature of objects.“ (прев. 
мой, – В.В.)

28   R. Brassier, Concepts and Objects, p. 57



30/2023 Philosophia

8585  

очевидно формално погрешен, тъй като не може 
да се изведе не-тавтологичен извод от тавтоло-
гична предпоставка.“29

Брасие ще предложи още два аргумента срещу Бър-
кли. Според единия всъщност в аргументацията на Бъркли 
е налице порочен кръг, доколкото той се стреми да защи-
ти тезата, че няма разлика между нещото и идеята за него, 
предпоставяйки извода, че тя не може да бъде налице в ар-
гумента си. Така, ако срещу тази разлика той се аргументи-
ра с твърдението, че е невъзможно нещо да съществува из-
вън мисленето или възприятието, то Бъркли вече трябва да 
е предпоставил, че е невъзможно нещо да съществува извън 
мисленето или възприятието. Оттук и произтича един спе-
цифичен за корелационизма момент, състоящ се в това, че 
доказателството за неизбежността на корелацията е винаги 
кръгово, а това означава формално погрешно.

Вторият аргумент на Брасие атакува по-разширена вер-
сия на аргумента на Бъркли, която гласи:

„Всяко наше познание за физическите обекти за-
почва в опита.

1. Но единствените неща, за които имаме дирек-
29  R. Brassier, Concepts and Objects, p. 57 „From the indubitable prem-

ise that ‘One cannot think or perceive something without thinking or 
perceiving it’, Berkeley goes on to draw the dubious conclusion that 
‘Things cannot exist without being thought or perceived’. Berkeley’s 
premise is a tautology, since the claim that one cannot think of some-
thing without thinking of it is one that no rational being would want 
to deny. But from this tautological premise Berkeley draws a non-tau-
tological conclusion, viz., that things depend for their existence on 
being thought or perceived and are nothing apart from our thinking 
or perceiving of them. Yet Berkeley’s argument is clearly formally fal-
lacious, since one cannot derive a non-tautological conclusion from 
a tautological premise.“ (прев. мой, – В.В.).



Philosophia 30/2023

86

тен опит, са идеи.

2. Следователно всички свойства, посредством 
които познаваме физически обекти, независимо 
дали става въпрос за сензорни свойства (както в 
случая на вторичните качества като мирис, цвят, 
допир, вкус), или понятийни свойства (както в слу-
чая на първичните качества като фигура, движе-
ние, протяжност, маса, скорост), са идеи, т.е. опит 
за обекти.

3. Следователно, когато кажем, че познаваме един 
физически обект, това, което имаме наистина 
предвид е, че имаме опит за сбор от свойства (не-
зависимо дали са първични, или вторични).

4. Но опитът не може да съществуват освен ако не 
сме имали опит за него.

5. Следователно физическите обекти не могат да 
съществуват извън нашия опит за тях.“30

Брасие ще възрази по следния начин: 

„Погрешността на тази версия на аргумента 
става очевидна, когато забележим, че Бъркли 

30   R. Brassier, Concepts and Objects, p. 62-63, (прев. мой, - В. В.): „All our 
knowledge of physical objects begins in experience. 

1. But the only things we directly experience are ideas.
2. Therefore all the properties by which we know physical objects, 

whether these are sensory properties (as in the case of secondary 
qualities like smell, colour, touch, taste), or conceptual properties (as 
in the case of primary qualities like figure, motion, extension, mass, 
velocity), are ideas, i.e. experiences.

3. Consequently, when we say we know a physical object, what we really 
mean is that we are experiencing a collection of properties (whether 
primary or secondary). 

4. But experiences cannot exist unless they are experienced.
5. Therefore physical objects cannot exist apart from our experiences 

of them.“



30/2023 Philosophia

8787  

вече е вмъкнал в извода си в стъпка 3, където той 
просто идентифицира идеите с преживяванията. 
След като вече е направил това,  с л е д в а , 
че идеята за нещо, съществуващо независимо от 
мисълта се превръща в противоречива, защото е 
еквивалентна на това да имаме опит за нещо, кое-
то е извън опита. Това е очевидно противоречи-
во; но е противоречиво само защото Бъркли неле-
гитимно е отъждествил акта на мисленето (опита 
за) с обекта на мисленето (онова, за което имаме 
опит). Следователно, да се отъждествят физиче-
ските обекти с опита за тях означава предвари-
телно да се предположи, че те не съществуват не-
зависимо от опита.“31

Третият контра-аргумент на Брасие срещу Бъркли по 
същество не се различава от втория. Силата му се състои 
в това да покаже, че аргументът на Бъркли изглежда мо-
щен само привидно, докато всъщност той е кръгов. И все 
пак този аргумент е част от по-сложна концептуална рам-
ка. Едва с изясняването ѝ, смятам, ще можем категорично 
да твърдим или не, че Бъркли е анти-реалист от корелацио-
нистки тип, макар и преди официалната рожденна дата на 

31   R. Brassier, Concepts and Objects, p. 62-63, (прев. мой, - В. В.): „The fal-
laciousness of this version of the argument becomes apparent when 
we notice that Berkeley has already smuggled in his conclusion in 
step 3, where he simply identifies ideas with experiences. Having 
done so, it follows that the idea of something existing independently 
of thought becomes self-contradictory because it is equivalent to an 
experiencing of something that is un-experienced. This is obviously 
contradictory; but it is contradictory only because Berkeley has ille-
gitimately identified the act of thinking (the experiencing) with the 
object of thinking (the experienced). Thus to identify physical ob-
jects with experiences is already to assume that they do not exist in-
dependently of experience.“



Philosophia 30/2023

88

корелационизма и неговото консолидиране като домини-
раща философска тенденция в съвременната западна, респ. 
континентална философия. Нека резюмираме казаното до-
тук за Бъркли.

1) Неговата философия следва да бъде третирана като 
догматично пред-кантианска, т.е. като некритична в 
Кантов смисъл.

2) Като такава тя е радикално анти-реалистка метафи-
зика. Брасие ще я означава като „абсолютен идеализъм“, 
а Меясу като „субективен идеализъм“ или „субективист-
ка метафизика“32.

3) Тя „разкрива“ логиката на корелационистките ар-
гументи, които ще бъдат срещани от Кант на сетне.

4) Основното за Бъркли е, че е субективен идеалист, 
което означава, че той отхвърля възможността за как-
вото и да е самостоятелно съществуване на нещата, за 
които имаме опит. Това следва от приемането, че имаме 
опит единствено за субективни идеи и не можем да има-
ме опит, т.е. да мислим и възприемаме, нещо което е аб-
солютно извън опита, мисленето, възприемането. 

5) Оттук произтичат и някои класически възражения, 
а именно че, ако един обект не бъде възприеман, мислен 
или иман в опита, той спира да съществува, поради кое-
то и тезата на Бъркли е абсурдна. Спекулативно реалист-
ката версия на тези възражения е налице по отношение 
на невъзможността от позицията на Бъркли да мислим 
неща, които радикално предхождат и следхождат наше-
то съществуване, т.е. които са напълно независими. И в 

32   Q. Meillassoux, Time without Becoming, p. 20



30/2023 Philosophia

8989  

класическия, и в съвременния случай позицията на Бър-
кли би могла да бъде определена като „солипсистка“.

 В последния параграф на настоящия текст ще се оп-
итам да оспоря всички тези пунктове, както и да защитя те-
зата, че възгледът на Бъркли може да бъде интерпретиран 
като реалистки, като посоча и в кои отношения стои близо 
до реалистката позиция на съвременния аналитичен фило-
соф Хилъри Пътнъм. 

***
За целите на аргументацията ще се позовавам на два те-

кста на Бъркли. Единият e Три диалога между Хилас и Фи-
лонус, а другият Принципи на човешкото познание. Важно е 
да се има предвид, че в Три диалога между Хилас и Филонус 
е опит от страна на Бъркли да направи аргументите си, из-
ложени в Принципи на човешкото познание, по-достъпни 
за широка публика.33 В този смисъл и двата текста следват 
обща концептуална рамка. Въпреки това са налице някои 
съществени разлики, които трябва да бъдат отбелязани.

Във въведенията към двете произведения Бъркли обръща 
внимание на трудностите, с които философите се сблъск-
ват при желанието да познават природата на нещата. На-
лице са две тясно свързани алтернативи. В единия случай 
ние трябва да установим откъде произтичат познавател-
ните грешки на философите, а това означава, че е необхо-
дима рефлексия върху границите на човешкото познание 
изобщо.34 От друга страна, Три диалога между Хилас и Фи-

33   H. Robinson, Editor‘s Introduction, in: George Berkeley. Principles of Hu-
man Knowledge and Three Dialogues, Oxford University Press, 1999, p. 
ix.

34   G. Berkeley, Principles of Human Knowledge and Three Dialogues, in: 



Philosophia 30/2023

90

лонус е полемика срещу философите, в която Бъркли цели 
да дискредитира и обори не просто познавателните им за-
труднения, а и предпоставките за тях. Така се очертават две 
различни, но тясно свързани алтернативи – едната методо-
логически подкопава предпоставките, върху които се бази-
рат философските проблеми, а другата ги свежда до абсурд.

В този смисъл, нужно е да се отбележи, че Бъркли следва 
някои специфични тенденции, които са не само характер-
ни за философията по онова време изобщо, но и които пра-
вят понятен неговия проект, състоящ се не просто в отхвър-
лянето на външната реалност и материалната субстанция. 
От една страна, подобно на Декарт и Спиноза, но и на Бей-
кън и Лок, метафилософското ядро на позицията на Бъркли 
се състои в разбирането, че философията, която е все още 
доминирана от школите, изчерпващи я до схоластическите 
интерпретации на Аристотел, всъщност не ни дава реално 
познание. Тя, от една страна, изостава от науката, а от дру-
га се отдалечава от здравия всекидневен разум. Поради това 
философията се нуждае от радикално отхвърляне на всич-
ки предразсъдъци, пречещи ѝ да постигне реално познание. 
Специфичното за Бъркли е, че ще търси обосноваване на 
философията в рамките на здравия разум, докато например 
подобен ход остава неприемлив за Спиноза и Бейкън, които 
апелират към отхвърляне на всички негови предразсъдъци. 
От особено значение е, според Бъркли, но и другите ново-
времски философи това, че философските занимания тряб-
ва да отговарят на някакъв критерий за яснота, който може 
да бъде прилаган и от хората, които не са философи. Следо-
вателно, общосподелено е разбирането, че философията би 

George Berkeley. Principles of Human Knowledge and Three Dialogues, 
Oxford University Press, 1999, pp. 7-9.



30/2023 Philosophia

9191  

могла да има значим принос единствено и само ако бъдат 
премахнати всички неясноти, отдалечаващия от научния 
прогрес и/или здравия разум. Съответно, различия между 
различните философски проекти в ранната Модерност мо-
гат да бъдат търсени по линия на това как те се справят с 
тази централна задача.

Характерно за концепцията на Бъркли е, че с нея той ос-
порва и някои ясно изразени тенденции във философията, 
свързани с напредъка на науката и атеистичния светоглед, 
който тя популяризира. Следователно, той, от една стра-
на, ще критикува скептицизма, като аргументира тезата, че 
скептик би могъл да бъде само материалистът, а от друга –  
атеизма именно като неизбежно произтичащ от матери-
алисткия възглед. Така позицията на Бъркли ще осцилира 
между здравия разум като критерий за яснота, необходи-
мостта от признаването и утвърждаването на прогреса на 
науката и християнската догматика. Това, което ще разгле-
даме тук, е основната аргументативна линия на Бъркли в 
Три диалога между Хилас и Филонус. Спорът дали съществува 
материална субстанция, или не всъщност трябва да разре-
ши един друг проблем, а именно дали скептик е този, който 
отхвърля, или е убеден в съществуването ѝ. От тази глед-
на точка, както вече показах, централният проблем за Бър-
кли е този за скептицизма. Основният му аргумент обаче 
спрямо съществуването на материалната субстанция, изра-
зен от персонажа Филонус, може да бъде формулиран така:

1) Скептикът се съмнява в достоверността на сетивни-
те предмети.

2) Сетивни предмети са тези предмети, които могат 
да бъдат възприемани непосредствено чрез сетивата.



Philosophia 30/2023

92

3) Ако отнемем всички сетивни качества от сетивните 
предмети, нищо няма да остане.

4) Следователно, сетивните предмети не са нищо 
друго освен сбор от множество сетивни качества или 
сбор от сетивни качества.

5) Следователно, сетивните предмети нямат действи-
телно съществуване извън възприятието.

Това, както посочваше Брасие, е непроблематично след-
ствие, доколкото е отнесено към вторичните качества на 
нещата. От друга страна, според него, но и според Меясу, 
щом бъде отнесено към първичните качества то резултира 
в абсурд. Ако следваме разграничението между първични 
и вторични качества, което Меясу прави, и което и Брасие 
изглежда, че признава, то възприятието може да се отне-
се единствено до вторични качества, а не до първични. По-
следните биха имали независимо и безотносително спря-
мо възприемащия субект съществуване. В това отношение 
Меясу и Брасие стоят зад позицията на Хилас. Филонус, т.е. 
Бъркли, настоява обаче, че и първичните качества нямат 
независимо съществуване, откъдето извежда, че не може 
да съществува материална субстанция. Как той обоснова-
ва това свое твърдение?

Всъщност Филонус не предлага съществено различен 
аргумент. Той ще твърди, че дори и за първичните качества 
имаме възприятие, защото възприемаме, че един предмет 
е протяжен, че има определена фигура и т.н. Следовател-
но, ако ги възприемаме, те не могат да имат независимо съ-
ществуване, поради което и аргументът на Хилас пропада. 
Ако би искал да утвърждава съществуването на материал-
на субстанция през наличие на първични качества, които я 



30/2023 Philosophia

9393  

описват, Хилас трябва да може да аргументира откъде има 
познание за това разграничение, което обаче е проблема-
тично, защото се предполага, че той има някаква запозна-
тост с първичните качества, а това означава, че трябва да ги 
възприема по някакъв начин, а ако това е вярно, то опитите 
да защитава материалната субстанция от тази перспектива 
се самоподкопават.

С оглед на казаното, можем да критикуваме Брасие, че 
всъщност не оспорва по никакъв начин аргумента на Бър-
кли, доколкото Бъркли не прави директно не-тавтологич-
но заключение от тавтология. Това, което прави Бъркли е 
по-скоро да разшири обхвата на понятията „сетивен пред-
мет“ и „сетивно качество“. Такъв ход не е напълно нелеги-
тимен, защото ако първичните качества са напълно невъз-
приемаеми, то тогава не би било смислено да се говори за 
тях. Следователно, те трябва да бъдат възприемаеми, а от 
това изведохме, че те трябва да са всъщност сетивни ка-
чества. Другият аргумент на Брасие беше, че Бъркли всъщ-
ност приема за истинен извода си, а именно че нещата, кои-
то възприемаме са идеи в ума. Тук Бъркли би могъл да се 
защити по следните два начина:

1) Познанието започва от и е тясно свързано с възпри-
ятието.

2) Ако не беше така, то ние бихме могли да познаваме 
по някакъв не-човешки начин, т.е. би следвало да има-
ме напълно обективно познание.

3) Но ние трудно можем да кажем в какво би се състо-
яло това познание, защото запознатостта ни с обекти-
те, които познаваме, става през възприятието.



Philosophia 30/2023

94

4) Следователно, познанието започва от и е тясно 
свързано с възприятието.

И:

1) Познанието е възможно едва чрез възприятието.

2) Необходимо е обаче да се удържа разликата между 
нас, които познаваме, и онова, което познаваме.

3) Нещата, които познаваме, все пак ние възприема-
ме, но като различни от нас.

4) От друга страна, с това, че ги познаваме, те не ста-
ват идентични с нас.

5) Следователно, за да се удържи разликата между нас 
и предметите, трябва да допуснем наличието на идеи.

6) Но след като е невъзможно да възприемаме нещо, 
което не може да бъде възприемано, то ние възприе-
маме идеи.

7) Идеите са непосредствено възприетите (а всяко въз-
приятие е непосредствено) неща.

От тези възможни контрааргументи в полза на Бъркли 
става ясно, че Брасие прибързано прави извод, че аргу-
ментът на Бъркли е кръгов, защото предпоставя неразли-
чимостта между идеите и нещата, която трябва да дока-
же. Това, което Брасие пропуска е, че аргументацията на 
Бъркли е по-сложна. Това, което Филонус и Хилас трябва 
да установят не е толкова дали съществува, или не матери-
алната субстанция, а дали приемането, или отхвърлянето 
ѝ води до скептицизъм. В този смисъл, аргументативната 
стратегия на Бъркли е да покаже, че приемането на мате-
риалната субстанция като напълно независима от възприя-



30/2023 Philosophia

9595  

тието е абсурдна, с което по силата на консенсуса, че скеп-
тическата позиция е абсурдна, защото не се съгласува със 
здравия разум и философите-скептици утвърждават неща, 
които никой друг не би утвърждавал, Бъркли може да на-
прави съвсем обосновано извода, че материализмът неиз-
бежно води до скептицизъм. Така най-силният аргумент в 
полза на тезата на Филонус, т.е. на Бъркли е постоянното 
самоопровергаване на противниковата теза. Следовател-
но, макар и да изглежда, че Бъркли допуска порочен кръг, 
предпоставяйки онова, което трябва да изведе, всъщност 
логическата схема, която той прилага, е тази на дизюнктив-
ния силогизъм. Така, ако вземем предвид по-сложната ар-
гументативна стратегия на Бъркли, аргументът му се оказ-
ва формално валиден.

Въпреки проблемите, които среща аргументацията на 
Брасие, все пак остава правдоподобно да се твърди, че той 
е анти-реалист. От друга страна, ако следваме разграниче-
нието на Меясу, то Бъркли всъщност е пример за силен ко-
релационист, който по радикален начин отъждествява све-
та със субекта. Следователно, позицията му е солипсистка. 
Въпреки това, ако обърнем внимание на втория и третия 
диалог, подобни прибързани заключения се оказват неоп-
равдани. Бъркли би се оказал солипсист, ако от аргументът 
му следваше, че не съществува нищо друго освен него. Въ-
преки това във втория диалог той прави доказателство за съ-
ществуването на Бог, а в третия аргументира съществуване-
то и на другите хора.

Популярен аргумент срещу солипсизма, схващан като 
възгледа, че единствено идеи или представи съществуват,  



Philosophia 30/2023

96

е представен в статията на Готлоб Фреге Мисълта.35 Там 
той твърди, че според такъв възглед включително носителят 
на идеите или представите, т.е. субектът, трябва да е идея 
или представа, което води до безкраен регрес. Следовател-
но, Фреге прави извода, че за да се избегне този регрес, до 
който неминуемо води солипсизмът, трябва да признаем, 
че субектът не е представа, а с това и, че за да е смислено 
приемането на идеите или представите, е необходимо те да 
се отнасят към неща, които са независими от въприятието 
или съзнанието. Така според Фреге аз и проф. Стилиян Йо-
тов, например, може да имаме собствени различаващи се и 
несподелими представи за зала „41а“, които да не напускат 
сферата на субективното, но това, че можем да я реферира-
ме и да правим смислени и истинни изказвания за нея е тяс-
но свързано с независимото ѝ, т.е. обективно съществуване. 
Следователно, от тази гледна точка, Бъркли се оказва про-
понент на една вътрешнопротиворечива и самоподкопава-
ща се позиция.

От една страна, вниманието, което Бъркли оказва на съ-
ществуването на други съзнания, включително и на Бог, 
оспорва подобен извод. От друга страна, още в началните 
параграфи на първа част на Принципи на човешкото позна-
ние той прави категорично разграничение между носите-
ля на идеите и самите идеи.36 Също така, Бъркли не твърди, 
че идеите са само „мои“. Тезата му е по-обща. Той твърди 
единствено, че нещата, които възприемаме, нямат незави-
симо съществуване извън възприятието въобще. От това 
не следва, че нещата не съществуват независимо от него-

35   G. Frege, The Thought: A Logical Inquiry, In: Mind, New Series, Vol. 65, 
No. 259 (Jul., 1956), Oxford University Press, pp. 302-309.

36  G. Berkeley, Principles of Human Knowledge and Three Dialogues, p. 24.



30/2023 Philosophia

9797  

вото възприятие, моето възприятие, възприятието на проф. 
Йотов или възприятието на комара, или което и да е друго 
живо същество. Радикалният солипсизъм не просто твърди, 
че всичко е представа, което, както показахме, не може да се 
припише на Бъркли, но и че всичко трябва да е продуцира-
но по някакъв начин от субекта носител на идеите. Ключо-
во за Бъркли се оказва това, че идеите не са активно творе-
ние на собствения си носител. Така макар и лаптопът, който 
е налице в зрителното ми поле, да е идея в ума ми, оттук не 
следва, че е конструиран от мен. Бъркли прави разграниче-
ние между асоциациите, които можем произволно да пра-
вим между различните идеи в ума си, и тези идеи спрямо 
които се оказваме по-скоро пасивни.37 Макар и в двата слу-
чая да става въпрос за идеи, все пак Бъркли ще твърди, че 
идеите, които получаваме от сетивата си са „по-реални“, от 
тези, които асоциираме свободно с въображението си. Тъй 
като той е отказал възможността да обясняваме произхо-
да на идеите през каузалност, то единственият начин, кой-
то му остава, е да въведе Бог като причина за идеите, кои-
то възприемаме, а с това да докаже, че 1) Бог съществува и 2) 
идеите могат да бъдат сътворени единствено и само от Бог.

Въз основа на казаното дотук отпада обвинението срещу 
Бъркли в солипсизъм или, както Брасие се изразява, в „абсо-
лютен идеализъм“. Освен това подобно обвинение, базира-
що се на отхвърлянето на материалната субстанция, е нео-
правдано, доколкото в третия диалог от Три диалога между 
Хилас и Филонус, Бъркли категорично ще твърди, че не 

37   G. Berkeley, Principles of Human Knowledge and Three Dialogues, p. 36; 
Дж. Бъркли, Три диалога между Хилас и Филонус, В: Философски 
произведения. Том I, прев. Ст. Кулев, изд. Шамбала, София, 1992, 
стр. 244.



Philosophia 30/2023

98

може да приеме материалната субстанция като съществу-
ваща поради неконсистентността, която подобно убежде-
ние носи със себе си, докато, противно на това, убедеността, 
че съществуват и други умове или духове не е противоре-
чива38. Оттук можем да заключим, че не следва автоматич-
но, че Бъркли е солипсист, щом като отхвърля материална-
та субстанция.

Ако Бъркли не е солипсист или абсолютен идеалист, 
то каква е тогава неговата позиция? Тезата на настоящия 
текст беше, че Бъркли всъщност е реалист. Трябва да уточ-
ним обаче в какъв смисъл позицията му може да бъде наре-
чена реалистка. От една страна, той, както показахме, пра-
ви разграничение между крайни субекти и безкраен субект, 
какъвто е Бог. Макар и нещата, т.е. идеите, да нямат неза-
висимо съществуване извън възприятието изобщо, крайни-
те субекти не са техни автори. Казано на съвременен език, 
Бъркли твърди, че идеите или нещата, които възприемаме, 
са независими спрямо психичните актове на крайните су-
бекти, а това е един напълно легитимен критерий за реа-
лизъм.39 Например общото между реализмите на Фреге, 
Меясу и Брасие е налице именно в признаването на този 
критерий. Разликата между тях и Бъркли е, че за Бъркли е 
абсурдно съществуването на неща извън всякакво възпри-
ятие, но въпреки това той безусловно приема, че нещата, 
които възприемаме, не са създадени от нашите собствени 
психични актове, т.е. са независими спрямо тях. От друга 

38   Дж. Бъркли, Три диалога между Хилас и Филонус, стр. 242.
39   Вж. бел. 12 в: Кънев, Ал., Бележки върху диалектиката на фикцио-

нално и реално в науката и литературата, В: Sine arte scientia nihil 
est. Изследвания в чест на проф. дфн Олег Георгиев, съст. Г. Каприев, 
УИ „Св. Климент Охридски“, София, 2019, стр. 94.



30/2023 Philosophia

9999  

страна, аргумент в полза на подобно твърдение е, че Бър-
кли признава разграничението между фикционално и реал-
но като фундаментално, което, от своя страна, е необходим 
компонент при изграждането на какъвто и да е реализъм. И 
въпреки това как могат да бъдат съгласувани реализмът и 
идеализмът на Бъркли? Невъзможността обектите на опита 
да съществуват извън опита не е ли по същество един силно 
подчертан анти-реалистки жест? Смятам, че фундамента-
лен за изясняването на този проблем е третият диалог меж-
ду Хилас и Филонус.

Вече беше казано, че проблемът за съществуването на 
материалната субстанция е тясно свързан с проблема за 
скептицизма. Още в първия диалог между Хилас и Филонус 
се дава рамка относно какво ще се разбира под скептици-
зъм. От една страна, става ясно, че скептикът е този, кой-
то се съмнява в сетивата и съответно в сетивните предмети. 
От друга страна, скептикът е този, който вярва в най-аб-
сурдни неща. Така с един ход Хилас и Филонус не само да-
ват определение за скептицизъм, в рамките на което ще се 
движи дискусията, но и посочват критерий, който ще слу-
жи като коректив. Изискването за непротиворечивост не е 
просто формално-логическо – то, както разбираме още в 
увода преди първия диалог, е вплетено в същината на здра-
вия разум, т.е. онова, което би се приело или отхвърлило от 
всички. Това би могло да е още един аргумент в полза на 
Бъркли срещу обвиненията в солипсизъм, защото критери-
ят, отсъждащ коя от двете позиции е смислена и приемли-
ва, е поначало интерсубективен, тъй като логиката е дос-
тъпна за всички хора. От друга страна обаче, ключово тук е 
да проследим в хода на дискусията до каква степен Хилас е 



Philosophia 30/2023

100

склонен да приеме скептицизма.

След като е приел в края на втория диалог, че не същест-
вува материална субстанция, и че по никакъв начин нямаме 
пряко познание за нещо друго освен за идеите, в началото 
на третия диалог Хилас защитава позицията, че, след като 
не можем да познаваме нищо друго освен идеите, то всъщ-
ност ние нищо не познаваме. От една страна е очевидно, 
че подобно твърдение противоречи на здравия разум, чий-
то защитник ще бъде Филонус. От друга страна, всъщност 
парадоксалното е не, че Филонус, а Хилас в крайна сметка 
решава да приеме солипсизма според разбирането, което 
представих и критикувах по-горе. Така още по-парадоксал-
ното е, че в третия диалог Филонус ще се опита от позици-
ята на здравия разум да убеди Хилас, че ние все пак имаме 
познание за външния свят, макар и да не съществува мате-
риална субстанция.

За да разберем позицията, която Филонус защитава, и 
която е собствената позиция на Бъркли, трябва да обърнем 
внимание на следните два пасажа:

„Ти ме удивляваш. Нима има нещо по-необмисле-
но и необичайно от понятията, които сега отсто-
яваш: и не е ли очевидно това, че ти си доведен до 
всички тези чудачества от вярата в материалната 
субстанция? Тя те кара да битуваш за онези неиз-
вестни природи във всяко нещо. Тя е тази, която 
те подбужда да правиш разлика между действи-
телността и сетивните явления на нещата. На нея 
ти си задължен за това, че си невеж относно неща, 
които всеки друг знае съвършено добре. Но и това 
не е всичко: ти не само си невеж относно истин-
ската природа на всяко нещо, но не знаеш дали 



30/2023 Philosophia

101101  

някое нещо действително съществува или дали 
въобще съществуват някакви истинни природи; и 
то при положение, чети приписваш на твоите ма-
териални същности едно абсолютно или външно 
съществуване, в което предполагаш, че се състои 
тяхната действителност. И тъй като ти си прину-
ден накрая да признаеш, че едно такова същест-
вуване означава или пряко противоречие, или въ-
обще нищо, от това следва, че ти си задължен да 
унищожиш собствената си хипотеза за матери-
алната субстанция и положително да отричаш 
действителното съществуване на която и да е част 
от Вселената. И така ти си затънал в най-дълбо-
кия и плачевен скептицизъм., в който някога е за-
тъвал човек. Кажи ми, Хилас, нима не е така, как-
то казвам?40...

...Проблемът между материалистите и мен не е, 
дали нещата имат действително съществуване 
извън ума на този или онзи човек, а дали те имат 
абсолютно съществуване, отделно от това, те да 
бъдат възприемани от бога, и външно за всички 
умове41.“

Какво ни казва Бъркли с първия пасаж? Солипсизмът е 
крайна форма на скептицизма. Последният обаче се бази-
ра на вярата в съществуването на материалната субстан-
ция. Съответно, Хилас, който се съгласява с Филонус, че та-
кава не съществува, все пак запазва вярата си в нея. Така 
единственият начин да се ликвидира солипсизмът, а с него 
и всеки скептицизъм, е да се отхвърли тази вяра като без-
смислена. Можем да заключим, че пред Филонус, заставай-
ки на страната на здравия разум, такъв проблем никога не 

40   Дж. Бъркли, Три диалога между Хилас и Филонус, стр. 238.
41   Дж. Бъркли, Три диалога между Хилас и Филонус, стр. 244.



Philosophia 30/2023

102

би могъл да се появи, защото той води до абсурдни след-
ствия, а такива не могат да бъдат приети като разумни. По-
ради това той ще трябва все пак да удържа възможността за 
познание, която изпадналият в солипсизъм Хилас отрича. 
По този начин достигаме и до втория цитиран пасаж. Про-
блемът на Филонус, т.е. Бъркли, е единствено и само вярата, 
че нещата имат абсолютно независимо съществуване. Тя не 
само води до всичките затруднения, пред които е изправен 
Хилас, но и оспорва основни принципи на християнството 
като това, че всичко, което съществува, дължи съществува-
нето си на Бог и преди да бъде сътворено е било налице в 
Божия Промисъл. Философски казано на езика на Бъркли, 
всичко не просто съществува в мисленето на Бог, но и дъл-
жи съществуването си на него. Така, като такова, нищо не 
е мислимо без Бог. От друга страна, импликациите, които 
носи със себе си вярата в съществуването на абсолютно не-
зависима материална субстанция, водят, както е в случая 
на Хилас, до отхвърляне на научното познание. В този сми-
съл, залогът за единството между здрав разум, наука и хрис-
тиянство е отказът от претенцията на материализма. Това 
по никакъв начин не обезсилва реализма, а очертава епис-
темичните и рационални граници, в които ние бихме мог-
ли да бъде реалисти без това да води до краен сциентизъм, 
радикален фидеизъм или до отхвърляне на здравия разум. 
Предвид втория пасаж, който приведох, става ясно, че Бър-
кли категорично застава зад възгледа, че идеите не могат 
да бъдат сведени до индивидуалните психически актове на 
крайните субекти. Нека изведем някои ключови моменти, 
които са в подкрепа на подобна реалистка позиция.

В първа част на Принципи на човешкото познание Бъркли 



30/2023 Philosophia

103103  

специално отделя внимание да отговори на някои възмож-
ни възражения. В параграф 35 той експлицитно твърди, че 
не оспорва съществуването на което и да е нещо, което схва-
щаме било то чрез сетивата или рефлексията, като добавя, 
че по никакъв начин не може да се съмнява в реалността (!) 
на схванатото.42 Бъркли също така посочва, че отказът от 
материалнаа субстанция така, както я разбират философи-
те (!), не е загуба за никого освен самите философи.43 Той 
ще въведе още един критерий за реалност. Реалните неща, 
тоест тези, които не са произволно творение на въображе-
нието, се различават от фикциите по това, че ни афицират в 
по-голяма степен, и че, заедно с това, са подредени и отчет-
ливи.44 Иначе казано, реално е това, което не е просто кон-
струирано от нас, а което афицира или оказва съпротива на 
сетивата ни по някакъв външен, ясен и отчетлив начин. Раз-
бира се, то не съществува извън възприятието въобще, но от 
това не следва, че става по-малко реално. Проблемът оба-
че, който трябва да бъде разрешен, е за какъв реализъм ста-
ва въпрос, ако не можем да прокараме категорична разли-
ка между идеите и нещата?

Бъркли предлага отговор в параграф 38. Той уточнява, 
че под идеи ще има предвид нещата така, както ние ги въз-
приемаме непосредствено. Така се запазва истинността на 
твърденията, че ядем храна и пием вода, а не идеи. Поняти-
ето „идея“, уточнява Бъркли, е по-скоро технически термин, 
който е по-разбираем най-вече в контекста на философския 
дискурс, докато всъщност това, което той нарича „идея“, във 
всекидневния език, е същото, което бива наричано „пред-

42   G. Berkeley, Principles of Human Knowledge and Three Dialogues, p.38.
43   Ibidem.
44   G. Berkeley, Principles of Human Knowledge and Three Dialogues, p. 39.



Philosophia 30/2023

104

мет“ или „нещо“. По този начин, ако твърдя, че ям хляб, ще 
става въпрос за „идея“ в техническия смисъл думата, докол-
кото хлябът е нещо, което непосредствено възприемам и 
като такова няма абсолютно независимо съществуване из-
вън възприятието. Но оттук не следва в обикновения сми-
съл на думата, че ям идея. Така в действителност анти-скеп-
тическият патос в позицията на Бъркли цели да подкрепи 
нашето доверие в сетивата ни и да ни попречи да хипоста-
зираме абстрактни същности, стоящи зад или отвъд при-
видността на сетивните данни. Следователно, ако ям хляб, 
аз не мога подобно на Декарт да се съмнявам в това. Че ям 
хляб е реален и неоспорим факт. Разбира се, бихме могли 
да отправим възражение, че така Бъркли не взима предвид 
зрителните илюзии. Противно на това обаче, в Три диалога 
между Хилас и Филонус той твърди, че проблемът при зри-
телните илюзии не е в сетивата, които са непогрешими, а 
в заключенията, които правим относно възприетото.45 От 
гледна точка на Бъркли, ние нямаме никакво разумно ос-
нование да подлагаме всичко на съмнение a la Декарт, по-
ради което и обратно на склонността на скептицизма да се 
превръща в анти-реализъм, позицията на Бъркли е защита 
на реализма. Разбира се, тук става въпрос за реализъм в те-
сен смисъл на думата. Бъркли експлицитно твърди, че по от-
ношение на материалната субстанция на философите е ка-
тегоричен анти-реалист.46

Още един аргумент в полза на реализма на Бъркли е кон-
тра-аргументът му срещу възражението, че ако един пред-
мет не бъде възприеман от някого, то той бил изчезнал на 
мига. Бъркли твърди, че възможността и други умове да въз-

45   Дж. Бъркли, Три диалога между Хилас и Филонус, стр. 247.
46   G. Berkeley, Principles of Human Knowledge and Three Dialogues, p. 39.



30/2023 Philosophia

105105  

приемат един предмет е условието той да не изчезва, кога-
то аз не го възприемам.47 Иначе казано, това, че е напълно 
легитимно съществуването на други умове, и че сетивни-
те предмети не са фикционални предмети и съответно са 
независими от психическите ни актове, обуславя невъз-
можността предметите да изчезват или да се появяват само 
тогава, когато ние ги възприемаме. Те нямат абсолютно съ-
ществуване отвъд всяко възможно възприятие, но са незави-
сими от това дали ще бъдат възприемани от едно или друго 
същество с възприятие. Абсолютно зависими са единствено 
и само спрямо Бог като техен създател.

***
Нека сега предложа една аналогия с друга съвременна 

философска концепция, а именно с т.нар. интерналистки 
реализъм на Хилъри Пътнам. Тука няма да мога в детайли 
да разгърна аналогията, както и да представя цялостно по-
зицията на американския философ и разликите между нея 
и тази на Бъркли. Основополагащ за интерналисткия реа-
лизъм и въобще за възгледите на „късния“ Пътнам е отка-
зът от т.нар. „метафизически реализъм“ според който фи-
лософията трябва да постигне гледище, което е едва ли не 
sub specie aeternitate, и което като такова е абсолютно обек-
тивно, т.е. абсолютно независимо от каквито и да е концеп-
туални схеми и познавателни ограничения, които налагат 
човешката крайност и необходимата дискурсивност на чо-
вешкото познание.48 Следователно, метафизическият реа-
лизъм се стреми към абсолютно познание. От друга страна, 

47   G. Berkeley, Principles of Human Knowledge and Three Dialogues, p. 44.
48   H. Putnam, Realism with a Human Face, Harvard University Press, 

1992, pp. 3-30.



Philosophia 30/2023

106

неговият опонент е крайният релативизъм, който отрича 
възможността за каквото и да е обективно познание, защо-
то привижда в последното именно този стремеж към абсо-
лютност.49

Алтернативата, която Пътнъм предлага, се стреми към 
реализъм с „човешки облик“, т.е. тя трябва, от една страна, 
да приеме прокламираната от релативизма невъзможност 
за постигането на абсолютно гледище, а от друга все пак 
по убедителен начин да защити рационалността и обектив-
ността.50 Последното е необходимо с оглед на това да може 
да бъде запазена обективността на научното познание, кое-
то в известен смисъл е общото между проекта на Пътнъм и 
този на Меясу с тази разлика, че докато вторият се стреми 
към абсолютистко разрешение на проблема, първият тър-
си компромисен вариант, между социалния конструктиви-
зъм и научния реализъм. Следователно, „интерналисткото“ 
в реализма на Пътнъм е, че според него въпросите за обек-
тивността не могат да се разрешат посредством постигане-
то на някакъв отвъд-дискурсивен абсолют. Важно е, от дру-
га страна, да се подчертае, че проектът за интерналистки 
реализъм като компромисен вариант между метафизиче-
ския фундационализъм и анти-метафизическия релативи-
зъм и съответно между реализма и анти-реализма, е силно 
повлиян не само от прагматисти като Дюи и Джеймс, но и от 
Кант. В известен смисъл, не е трудно да припознаем някои 
характерни за Кант особености в концепцията на Пътнъм 
като например отказът от интелектуален наглед и стреме-
жът въпросите за обективността на емпиричното ни позна-
ние да се разрешават  не по спекулативен, а по дискурсивен път.

49   Ibidem.
50   Ibidem.



30/2023 Philosophia

107107  

Тук очертаният реализъм на Бъркли до голяма степен 
антиципира възгледа на Пътнъм за ,,интерналистки” реа-
лизъм и е, в този смисъл, актуален. Виждаме, че Бъркли не 
предлага по-различно решение от Пътнъм. От една страна, 
Бъркли отхвърля метафизическия реализъм, присъстващ 
в утвърждаването на абсолютно независимото съществу-
ване на материалната субстанция. От друга страна, заед-
но с това ликвидира и всички негови импликации водещи 
до краен релативизъм и съответно до „плачевен“ скепти-
цизъм. По този начин той успява да защити обективността 
както на науката и здравия разум, така и на християнската 
вяра. Следователно, от гледна точка на Пътнъм, въпроси-
те за обективността при Бръкли са „вътрешни“, т.е. дискур-
сивни. Нека да припомним, че на възражението на Хилас, че 
всеки би имал свое възприятие за един и същи обект, поради 
което и не би следвало да говорим за идентичност на обек-
та, Филонус ще отговори, че идентичността на предметите, 
ако мислим това понятие през всекидневния му смисъл, е 
до голяма степен не абсолютна, а консенсусна.51 Разбира се, 
Пътнъм би имал известни затруднения с понятието консен-
сус – то е изходна точка да спор между него и Ричард Рорти, 
на който тук няма да обърна внимание. Важното е, че при 
Бъркли консенсусът не изключва логиката, доколкото при-
ема, че логическите принципи са принципи на самия здрав 
разум, поради което и следва, че консенсусът е обективен.

От гледна точка на спекулативния реализъм позицията 
на Бъркли, а в т.ч. и тази на Пътнам са корелационистки, за-
щото категорично отказват да мислят абсолютни предмети. 
В това отношение, нито Меясу, нито Брасие биха приели 

51   Дж. Бъркли, Три диалога между Хилас и Филонус, стр. 256-257.



Philosophia 30/2023

108

контрааргументите в полза на Бъркли, които представих. 
От друга страна, смятам, че имаме основания да твърдим, 
че Бъркли предлага алтернатива, която напълно легитимно 
разрешава един от основните проблеми пред корелациони-
зма, посочен от Брасие. Според Брасие е безспорно, че не 
можем да мислим предметите без да ги мислим, но оттук не 
можем да заключим, че съществуването им трябва да е по 
някакъв начин свързано с мисленето. Той твърди, че не кон-
цептуалното трябва да определя обективното, а обективно-
то концептуалното, което пък, от своя страна, предполага 
абсолютна независимост на обективното. Но, ако следваме 
Филонус в аргументацията му срещу Хилас, как е възможно 
да се гарантира, че абсолютно независимото спрямо мисле-
нето влиза в каквото и да е отношение спрямо мисленето?

Корелационизмът, ни показва Бъркли, изглежда не-
избежен, но от това не следва, че е реализмът е невъзмо-
жен. Преимуществото на позицията на Бъркли е, че ни дава 
епистемичен гарант, че притежаваме реално познание, а не 
просто привидно. Всъщност затруднението пред спекула-
тивния реалист е същото, пред което се изправя Хилас – той 
е приклещен в корелацията. Решението, което Меясу, нами-
ра е не в постулирането на нещо абсолютно независимо от 
корелацията, а в извеждането на последното през демон-
стрирането на нейната контингентност. Едва в този смисъл, 
стават ясни думите на Меясу, че корелационизмът е отказ 
от наивния реализъм. Но тогава не се ли оказва, че спеку-
лативният реализъм всъщност е просто някаква форма на 
корелационизма? От друга страна, ако той обещава неща-
та сами по себе си отвъд всяка корелация, то с това не се ли 
превръща автоматично в наивен реализъм?



30/2023 Philosophia

109109  

Освен това при наличието на такава антиномия не е ясно 
как стоят нещата с двусмислеността на понятия като „коре-
лационизъм“ и „реализъм“, която бе засегната по-горе. Спе-
кулативните реалисти, които тук представих, не ни пред-
ложиха особено ясни и отчетливи епистемични основания, 
позволяващи ни рефлексия върху нещата сами по себе си, 
взети в абсолютен смисъл. В заключение, смятам, че доста-
тъчно обосновано показах, че всичките тези проблеми, кои-
то стоят пред спекулативния реализъм, са вече очертани от 
Бъркли. С оглед на това, алтернативата, която предлага той, 
се оказа напълно релевантна, що се отнася до някои същест-
вени въпроси и проблеми, поставени от спекулативните ре-
алисти, и може да бъде съвсем безпроблемно и легитимно 
тълкувана като реалистка. Още повече реализмът на Бър-
кли би могъл да е и продуктивен именно поради това, че се 
измъква от основните затруднения, противоречия и откро-
вени парадокси, поставящи под въпрос претенциите на спе-
кулативния реализъм.

Библиография
Бъркли Дж., Три диалога между Хилас и Филонус, В: 

Философски произведения. Том I, прев. Ст. Кулев, 
изд. Шамбала, София, 1992.

Василев В., Новият реализъм на Маркус Габриел. 
Представяне и критичен коментар върху онтологията 
на смисловите полета, В: Philosophia. E-journal for 
philosophy & culture, № 23, стр. 132-198, 2019, https://
philosophia-bg.com/archive/philosophia-23-2019/
markus-gabriels-new-realism/.

Кънев Ал., Хайдегер и философската традиция, изд. Из-
ток-Запад, София, 2011.



Philosophia 30/2023

110

Кънев Ал., Бележки върху диалектиката на фикционално и 
реално в науката и литературата, В: Sine arte scientia 
nihil est. Изследвания в чест на проф. дфн Олег Георги-
ев, съст. Г. Каприев, УИ „Св. Климент Охридски“, Со-
фия, 2019.

Berkeley G., Principles of Human Knowledge and Three Dia-
logues, in: George Berkeley. Principles of Human Knowl-
edge and Three Dialogues, Oxford University Press, 1999,

Frege G., The Thought: A Logical Inquiry, In: Mind, New Series, 
Vol. 65, No. 259 (Jul., 1956), Oxford University Press.

Brassier R., Concepts and Objects, in: The Speculative Turn: Conti-
nental Materialism and Realism, ed. L. Bryant, N. Srnicek, 
G. Harman, Re.press, Melbourne, 2011.

Bryant L., The Democracy of Objects, Open Humanities Press, 
2011.

Bryant L., Srnicek N., Harman G., Towards a Speculative Philos-
ophy, in: The Speculative Turn: Continental Materialism 
and Realism, ed. L. Bryant, N. Srnicek, G. Harman, Re.
press, Melbourne, 2011.

Gratton P., Speculative Realism. Problems and Prospects, USA, 
Bloomsbury Academic, 2014.

Harman G., Immaterialism. Objects and Social Theory, Polity 
Press, 2016.

Harman G., Object-Oriented Ontology: A New Theory of 
Everything, Penguin UK, 2017.

Longo  A., The contingent Emergence of Thought, in: Time with-
out Becoming, ed. A. Longo, Mimesis International, 2014.

Magee G. A., Hegel as a Metaphysician, in: Hegel-Jahrbuch Son-
derband. Band 7.Hegel and Metaphysics, On Logic and 
Ontology in the System, ed. A. de Laurentiis, S. Whited, 
De Gruyter, 2016.



30/2023 Philosophia

111111  

Meillassoux Q., After finitude. An Essay on the Necessity of Con-
tingency, tr. Ray Brassier, Bloomsburry, 2008.

Meillassoux Q., Time without Becoming, in: Time without Becom-
ing, ed. A. Longo, Mimesis International, 2014.

Morton T., Ecology without Nature. Rethinking Environmental 
Aesthetics, Harvard University Press, 2007.

Putnam H., Realism with a Human Face, Harvard University 
Press, 1992.

Robinson R., Editor‘s Introduction, in: George Berkeley. Principles 
of Human Knowledge and Three Dialogues, Oxford Uni-
versity Press, 1999.

Rorty R., Philosophy and the Mirror of Nature, Princeton Univer-
sity Press, 1979.

Sellars W., Philosophy and the Scientific Image of Man, in: Science, 
Perception and Reality, Atascadero CA USA, Ridgeview 
Publishing Company, 1963.

Линкове
https://artviewer.org/ooo-object-oriented-ontology-at-kunsthalle-ba-

sel/

https: / /www.artspace.com/magazine/interviews_features/

the_big_idea/a-guide-to-object-oriented-ontology-

art-53690,http://kultura.bg/web/%D0%B7 %D0%B0-

%D1%82%D0%B0%D0%B9%D0%BD%D0%B8%D1%8F-

%D0%B6%D0%B8%D0%B2%D0%BE%D1%82-%D0%B-

D%D0%B0-%D0%BE%D0%B1%D0%B5%D0%BA%D1%82

%D0%B8%D1%82%D0%B5/


