DER KAIROS DES DENKENS UND DAS INTERVIEW ALS ORT DES PHILOSOPHIERENS

JAN SOFFNER

Als ich das erste Mal von bislang zweien interviewt wurde, war ich 20 Jahre alt und
Sénger einer ausgesprochen erfolglosen Rock-Band. Erfolglos war sie vielleicht wegen
mir selbst - denn mein Talent hatte Grenzen. Aber dieser Verdacht kam mir erst viel
spater. Wahrend eines iiberraschenderweise mit Publikum ausgestatteten Auftritts
verlief ich bei einem Instrumentalstiick die Bithne und wurde von einem
Lokaljournalisten abgegriffen. Ich war augenblicklich sehr stolz, interviewt zu werden
und erzihlte gréssliche Plattitiiden. Der Interviewer merkte das nicht, denn dafiir war
er mit seinem eigenen Stolz, Musikjournalist zu sein und Rockstars zu interviewen zu
sehr beschiftigt. Der Artikel, den er schrieb, trug den Titel ,,Rimbaud und Paganini in
Endzeitlicher Finsternis®.

Interviews kdnnen sehr peinlich sein. Viele der gegenwirtigen Strategien, Interviews
vorzubereiten, sie zu fithren und sie zu redigieren, versuchen die Peinlichkeitsdrohung
zu vermeiden. So konnen Interviewer etwa ein Selbstverstdndnis entwickeln oder
eingetrichtert bekommen, sie seien nur da, um ihr Gegeniiber ,zum Reden zu bringen'
-von einem solchen Selbstverstidndnis zeugt auch die Praxis, gefilmte Interviews so
zusammenzuschneiden als seien sie eigentlich Monologe gewesen. Umgekehrt kénnen
Interviewte Methoden entwickeln, den leeren Raum zwischen Frage und Antwort mit
Sdtzen zu fiillen, die so erwartbar oder nichtssagend oder unverstindlich sind, dass
kein Mensch sie sich je merken wird. Oder beide Dialogpartner iiberbieten sich darin
zu zeigen, dass sie jeweils noch ein bisschen mehr wissen als der andere - dann tun sie
so, als ob das Interview eine Wissensangelegenheit wire: Eine Art dialogisiertes Trivial
Pursuit.

Solche Peinlichkeitsvermeidungsstrategien nehmen der Gattung Interview sehr viel
von dem, was man ihr dramatisches Potential nennen kdonnte. Das Wort ,, dramatisch®
verwende ich hier, da u.a. Max Goldt mit Dialogen wie der ,,Radiotrinkerin“ oder dem
,Krieg der Midchenschweigekreise* die beiden Gattungen zusammengefithrt und
Kurz-Dramen in Interviewform geschrieben hat. Wie man an diesen Texten sieht,

entfaltet sich die Dramatik in der Inkongruenz von Haltungen oder Gewohnheiten. Sie



PHILOSOPHIA 4/2012

folgt daraus, wie der Habitus der Dialogpartner nicht zusammenfindet und welche
Spannungen sich daraus entfalten.

Die Dramatik des Interviews ist allerdings eine spezielle und etymologisch nicht
korrekte. Aristoteles leitet das Dramatische von dem Verb drag, also ,,handeln* ab. Das
Interview setzt an die Stelle dieses Handelns das Denken. Die potentielle Dramatik des
Interviews liegt damit darin, dass Denken - nicht Handeln - unter dialogisch erzeugten
Bedingungen der Unvorhersehbarkeit geschieht. Und insofern, mdchte ich
vorschlagen, ist die Peinlichkeit des Denkens der ,Einsatz’ des Interviews. Sie steht an
der Stelle, an der im ,eigentlichen‘ Drama der tragische Schmerz des Handelns stehen
wiirde.

Kok

Als Katie Couric Sarah Palin im Interview vorfithrte und damit John McCains
Prasidentschaftskampagne endgiiltig ins Scheitern stiefl, machte eine nicht blof
drohende Peinlichkeit den dsthetischen Reiz aus. Mehr noch als mit Palin spielte Couric
mit der Asthetik der Fremdscham: Courics stets zweifelnder Blick, ihre Stille nach den
mit maliziGser Einfachheit gestellten Fragen, ihre gespielt naiven Nachfragen - all das
dehnte Palins Stottern in den Genuss unertrédglicher Peinlichkeit. Man glaubt fast zu
erkennen, wie gnadenlos Couric dafiir auch gegen den eigenen natiirlichen Impuls des
Zur-Hilfe-Kommen-Wollens und Fiinfe-Gerade-Sein-Lassen-Wollens anarbeitet. Sie
ertriagt es offenbar kaum, wie Palin allmdhlich ihre Ruhe und ihre patriotische
Selbstsicherheit verliert und nur noch verunsichert komplizierte und komplett
inaddquate Antworten auf simple Fragen bieten kann. Courics andauerndes, fast zum
Tick gesteigertes Blinzeln verrit diese innere Spannung - und macht Palin damit nur
nervoser. Sichtlich spiiren beide bereits, was das Interview zum Youtube-Hit machen
wiirde.

Das Denken des Interviews ist, gerade insofern es ein Denken in Haltungen ist, ein
Denken, das mindestens genauso sehr in der Kérpersprache spricht wie in derjenigen
der Diskurse. Das Interview ist darauf angelegt, eine Form des Denkens zu ermdglichen,
bei dem die Korper ganz sicht- oder horbar, ganz manifest mitdenken. Im Interview
ereignet sich damit auch eine andere Form der Macht als man gewohnt ist ,diskursiv*
zu nennen. Und doch ist sie eine Sache der ,Rede’. Wihrend die gewdhnlich als

,diskursiv‘ benannte Macht eine Frage der Wissensordnungen und der Konstitution von

philosophia-bg.com

101


https://philosophia-bg.com/

PHILOSOPHIA 4/2012

Subjekten ist, so entscheidet sich die Macht im Interview durch die Prédsenz der
denkenden Korper.
Diese Korper sind nicht diskursiv erstellt. Im Gegenteil: Sie zwingen die Logik der
Diskurse in die eigene Ordnung. Selbst wenn Diskurse die Korper diszipliniert haben,
ist das Interview doch noch eine (wenn auch selten genutzte) Chance der Kérper, die
Wissensordnungen von dem abhingig zu machen, was nur Kérper kénnen. Um es auf
einen Vergleich zu bringen: Die Macht im Denken des Interviews verhdlt sich zu der
Macht der Diskurse so, wie sich ein Stare-Down zwischen Boxern zu einem Panoptikum
verhilt. Das Denken des Interviews spielt sich in einer qua Nuancen der Mimik und der
Gestik ausgetragenen Dynamik oder Spannung ab - nicht in der Frage, wer wen sehen
kann und wer wen nicht. Darin ist das Denken des Interviews der physischen Gewalt
affiner als andere Formen, die eher im Symbolischen und also in der Doméne der Macht
anzusiedeln sind. Und das ist zumindest eine dsthetische St4rke des Philosophierens im
Interview. Denn ein gewaltdurchwirktes Denken ist ein &dsthetischeres Denken als ein
machtdurchwirktes. Gewalt kann sehr hisslich aber auch sehr schon sein. Viel
hisslicher und viel schoner jedenfalls als Macht.
Das Denken im Interview unterscheidet sich insofern vom Denken in einem lehrreichen
Monolog, einem Vortrag oder einem Traktat, als es den Denkenden vom Gedachten
nicht trennt. Die Gedanken des Interviews miissen von der Physis der Denker gedeckt
sein. Es gentigt nicht, sie darzubieten. Man muss sie verkorpern.

Kok
Neulich wurde Samuel L. Jackson zu der Ubiquitét des ,,N-Word* (Nigger) in Quentin
Tarantinos Django Unchained gefragt. Den nicht nur weilen, sondern auch ansonsten
blassen Interviewer Jake Hamilton fragte er mit einer Ironie, die allein der Kontext,
nicht aber sein versteinertes Gesicht hergab zuriick, welches Wort gemeint sei: No?
Nobody? None? Mit der gleichermallen verwirrten wie schlafwandlerischen Sicherheit
dessen, der moralische Prinzipien an die Stelle seines Bauchgefiihls gesetzt hat,
antwortete Hamilton, dass er dieses Wort nicht verwenden wolle. ,,Have you ever said
it?“, hakte Jackson nach. Seine gelassene Sicherheit erinnerte an diejenige eines
Gangsters, der einen verirrten Zogling aus guter Familie in ,seinem‘ Viertel entdeckt
hat. ,,No“, antwortete Hamilton und versteckte sich hinter einem Liacheln - offenbar in

der Hoffnung, dieses Lédcheln wiirde irgendwie iiberlegen riiberkommen. ,Try it!*

philosophia-bg.com

102


https://philosophia-bg.com/

PHILOSOPHIA 4/2012

schliipft Jackson weiter in seine Rolle. Er verhielt sich wie ein mit radikalen Methoden
arbeitender Schauspiellehrer, der versucht das Leben, das Gefiihl, die Spontaneitit und
ein Minimum an Bilthnenprédsenz aus einem Schauspieler herauszukitzeln. Aber
Hamilton erkannte dieses Spiel nicht. Er ldchelte weiter und wandte sich zur Regie um.
Jacksons Tonfall wurde noch harter. Nun kam der Drill-Sergeant aus ihm heraus, und
schlieBlich die Drohung: ,,We're not gonna have this conversation unless you say it.“
Man versteht, was Hamilton meint, wenn er Jackson in einem anderen Interview einen
yintimidating guy* nannte und darzustellen versuchte, wie er ihm dennoch getrotzt
hitte, da er ja seine moralischen Werte nicht preisgegeben habe. Aber wen
interessieren diese Werte noch, wenn derjenige, der sie zu verkdrpern meint, derart an
die Wand gespielt worden ist? Hamilton verstand dies nicht einmal in dem Moment, als
der Schauspieler diese Drohung sofort als ,Acting’ markierte. Ein echtes Licheln sal§ auf
seinen Lippen, als er sagte: ,,You wanna move on to another question?* Ernsthaft hatte
offenbar nur Hamilton selbst erwogen, den Senderaum zu verlassen.
Der Ort des Interviews ist ein korperlicher Ort. Ein Ort, wo schauspielerische Prasenz
sich unter die Argumente mischen, wo sie deren Rolle annehmen kann. “My question
was going to be," sagte Hamilton spiter in einem Metainterview der Buzz Feed, ,,where
is that line between that word being offensive and that word being art?* Das Interview
aber zog sichtbar eine andere Linie: Wo hort das Denken in Prinzipien und Kategorien
auf, und wo fangt das Denken der Korper an? Diese Grenze fiihrte Jackson unerbittlich
vor. Sie macht das Interview zu einem so besonderen Ort des Denkens, einem Ort, an
dem man nicht iiber die Dinge hinwegreden kann. Nicht nur deshalb nicht, weil man
scharf argumentieren kénnen muss, sondern auch weil man sie verkérpern kénnen
muss. Oder - um es mit dem letzten Wortwechsel der Interviewpartner zu sagen -
Hamilton: It was a good question, a great one.” Jackson: ,,It wasn't a great question, if
you can’t say the word.“

Hokok
Mahatma Gandbhis erstes Wochenschau-Interview datiert auf den Mai 1931 und wurde
in Borsad gefilmt. Nach einer zeitgendssischen frohlichen Ramtimramtim-
Marschmusik und einer zeitgendssisch gestellten ,Ankunft* Gandhis an der Stitte des
Interviews, entfaltet sich eine in der Logik dieser Inszenierungen {iberhaupt nicht

aufgehende Dramatik. Gandhi hilt die britischen Fragen mit zu groRer Ruhe aus,

philosophia-bg.com

103


https://philosophia-bg.com/

PHILOSOPHIA 4/2012

spricht mit teilweise zu britischem Akzent in seinem indischen Englisch, in zu weicher
Stimme, zu leise, zu langsam. Dieser physischen Unnachgiebigkeit der korperlichen
Haltung folgt die Harte seiner Prinzipien. Auch hier sind es die Momente der Stille und
der unerbittlich gedehnten Pausen, die dem Interview seine Spannung verleihen - und
Gandhi, ganz und gar nicht der in sich ruhende Meditierende mit schaukelnd-leichtem
Kopf, den man in ihm zu sehen gewohnt ist, verkdrperte diese Spannung in einem
ungehemmten Nesteln an den FiiRen und an seinem indischen Tuch.
Die Korperlichkeit von Gandhis Denken war im Rahmen indischer
Meditationspraktiken geschult - einer Tradition, die die Kérperlichkeit der Erkenntnis
(etwa in Yoga-Asanas) anerkennt, um sie erst in einem zweiten Schritt zu iberwinden.
Einem englischen Intellektuellen der damaligen Zeit hatte man indes beigebracht, den
propositionalen Gehalt der Rede von dem Akzent und dem Tonfall, das Argument von
der Gestik und Mimik, das rationale Denken von den koérperlichen Emotionen zu
unterscheiden.
Gandhis Weise zu denken entsprach damit dem Interview viel besser. Und auch seine
Form der Gewaltfreiheit hitte ohne die Prasenz unerbittlich duldender, aushaltender
asketischer Korper kein Gewicht gewinnen kénnen. Sie war insofern sogar gewaltsam,
als sie eine Form des Umgangs mit Ohnmacht war, die ohne solche Kérperlichkeit nicht
ausgekommen wire. Sie forderte die Macht der Kolonialherren heraus und zwang sie
spater auch zur kruden, nicht sublimen Gewalt. Und das Interview gab dieser sublimen
Gewalt ihren Ort. Auch wenn das Nesteln an seinem Ful§ vielleicht nicht dem Ideal der
meditationsgetibten Ruhe entsprach - es brachte dieses Verhéltnis auf den Punkt.

Hokok
Manche der besten Interviews sind agonistisch - und man kann sie mit
Kampfsportarten vergleichen. Ein schones Beispiel hierfiir ist die Reihe der Interviews
von Jon Stewart mit Bill O'Reilly. Diese Interviews werden teilweise &dhnlich
angekiindigt wie sportliche Kdmpfe, und sie werden auch dhnlich organisiert - mal bei
Fox News, mal in der Daily Show, mal interviewt O'Reilly Stewart, mal Stewart O'Reilly,
gerade so wie man im Sport Heimspiele und Auswartsspiele auf einander folgen lésst.
In solchen Interviews miissen die Dialog-Gegner sichtbar ihre Haltung behaupten -
gegen den Widerstand eines Gegeniibers, das die eigene Haltung behaupten will und

muss. In Radiointerviews miissen sie das wenigstens horbar tun: in Rhythmus, Prosodie

philosophia-bg.com

104


https://philosophia-bg.com/

PHILOSOPHIA 4/2012

und emotionalem Timbre der Stimme. Auch in vielen transkribierten Interviews bleibt
diese Dimension in der Lektiire noch spiirbar (oder zumindest erahnbar). Selbst hier
scheint die Verbalsprache noch enger mit der Korpersprache verschmolzen zu sein als
dies in anderen transkribierten AuRerungen der Fall ist. Wie der Kampfsport sind auch
viele Interviews darauf angelegt, dass Menschen Hochstleistungen bringen, wahrend
sie sich dabei gegenseitig behindern. Wie im Kampfsport wird dann dafiir gesorgt, dass
Menschen sich unter Bedingungen bewidhren miissen, in denen sie auf Pldne
angewiesen sind, die aber alle am Gegeniiber scheitern kénnen, in denen
Automatismen gefordert sind, aber ihr Gelingen bedroht ist. Das Interview basiert dann
- wie der Kampfsport - auf der Einrichtung eines stets gefdhrdeten und auf seinen
Zusammenbruch angelegten Gleichgewichts von Haltungen, die sich gegenseitig
unterlaufen und damit Unberechenbarkeit schaffen.

Es braucht im Interview aber so agonistisch nicht zuzugehen, wie es jetzt scheinen mag,.
Es kann auch ein friedliches Ineinandergreifen der Koérpersprachen geben - wie etwa
bei dem berithmten Interview von Oprah Winfrey und Michael Jackson. Aber auch dann
muss es tiberraschende Wendungen geben konnen. Die Unvorhersehbarkeit braucht
das Interview auch dann - und mit ihr das Risiko der Peinlichkeit. Ohne diesen Schatten
wiirde das Gelingen derjenigen Form des Denkens, die ein Interview ausmacht, nicht
moglich sein.

ook

Eigentlich war es ein schoner Zufall, dass mein erstes Interview neben der Biithne -
wenn ich mich richtig erinnere, sogar auf dem Gang zu den Toiletten - stattfand. Das
Interview ist, wie der Name sagt, eine Zeit-Form des Denkens, eine Gattung der
Fliichtigkeit und der teilweise kontingenten Begegnung, eine Form, ,sich kurz zu
sehen®. Der Ort des Interviews ist immer ein verzeitlichter Ort - kein ,verorteter".
Interviews haben keine Arena, keinen Ring, keine Bithne. Sie konnen im Prinzip iiberall
stattfinden. Radio-Interviews finden meistens am Telefon statt - d.h. in irgendeiner
Kiiche daheim beim Interviewten; und zugleich in irgendeinem Studio, in der
Telefonleitung, im Ather - iiberall und nirgends. Das Interview arbeitet mit - wenn
schon - sehr durchléssigen Grenzen und Demarkationslinien, die es von dem Rest der

Welt abtrennen. Anders als die Performance Art oder das moderne Theater muss das

philosophia-bg.com

105


https://philosophia-bg.com/

PHILOSOPHIA 4/2012

Interview damit gar nicht erst die Grenze zwischen Spielwelt und Lebenswelt, zwischen
Auffithrungsraum und Lebensraum dekonstruieren. Es kennt sie gar nicht erst.
Prinzipiell hat das Interviewdamit keinen Ort. Konkret und faktisch dafiir umso mehr.
Wenn es einmal irgendwo ist, dann ist es auch wirklich nur dort. Es findet in der Welt
statt - nicht auf irgendwelchen Brettern, die zusdtzlich noch eine andere Welt
bedeuten. David Lynchs ,,Interview Project” fithrt das vor. Interview kann tiberall sein.
Aber wo es dann gerade ist, ist ganz entscheidend. Es konnte dann nirgendwo anders
mehr sein. Und nirgendwann anders, denn wie gesagt: Dieser Ort ist immer ein Zeit-
Ort.
Wo es nicht um die Logik der Grenzen und ihrer Uberschreitung geht, sondern ums
Zeitliche, da geht es umso mehr um die Transformationen und Metamorphosen des
Gegebenen. Diese Metamorphosen sind selten - meistens richtet sich recht bald ein
Gleichgewicht ein und bleibt bis zum Ende des Interviews bestehen. Aber dennoch
scheinen mir viele Interviews auf sie hin angelegt oder eingerichtet zu sein. Wie ein
Boxkampf auf einen KO, der vielleicht nie eintritt, steuern Interviews auf einen
Zeitpunkt zu, der vielleicht nie eintritt.

Kok
Ein Meister des Zeitpunkts war Jim Morrison. Manchmal nutzte er ihn, indem er ihn
leer lie3. Nachdem alle anderen drei ,Doors* aus einer Tiir gekommen waren und dem
Interviewer bereitwillig jeweils ihren Namen, ihren Nachnamen und ihren Beruf
angegeben hatten, wurde er gefragt: ,Name?* - ,Jim.“ ,Profession?“ Sein Blick
wanderte ins Leere, wihrend er ein breites Grinsen aufsetzte und sein Korper irgendwo
zwischen geschmeidig und torkelnd noch mehr Prisenz gewann als er eh schon hatte.
Das Interview muss keine Aussage haben. Aber es hat Zeit. Und auch wenn diese
Eigenschaft lange unbemerkt bleiben kann, kann sie doch plétzlich hervortreten. Und
dann - wie das KO beim Boxen - steht auf einmal eine andere Zeitordnung neben der
bloR ablaufenden Zeit.
Morrison hat sich in einem ,,Self-Interview* auch theoretisch zur Zeit im Interview
gedullert: ,,Once you say something, you can’t really retract it. It’s too late. It’s a very
existential moment.” Dieser Moment ist existentiell, weil er eine Chance ist, die Welt
zu verwandeln - und nicht so sehr eine Chance, etwas {iber sie zu sagen. Und er ist es

auch, weil er verpasst werden kann. Hitte Diego Maradona sein ,,un poco con la cabeza,

philosophia-bg.com

106


https://philosophia-bg.com/

PHILOSOPHIA 4/2012

un poco con la mano de Dios“-Interview nicht direkt nach dem Spiel gegeben: Es hitte
keine ,Hand Gottes" gegeben, sondern nur ein zu Unrecht gegebenes Hand-Tor.
Interviewgedanken sind Gedanken, die ihren Zeitpunkt haben und ohne ihn nicht das
sein konnten, was sie sind.

Auch das macht das Interview dem Sport dhnlich - und so braucht es nicht zu wundern,
dass es manchmal Sportler sind, die die Kunst des existentiellen Moments zur
Perfektion bringen. Der junge Muhammad Ali beherrschte dieses Denken auf eine
dhnliche Weise, wie er das Boxen beherrschte. Am anschaulichsten vielleicht sogar
noch vor seiner Konversion und sogar bevor der damalige Cassius Clay Weltmeister
wurde. Als Jim Jacobs, beeindruckt von der Dominanz des Weltmeisters anhob, bekam
er das zu spiiren: “I've seen Sonny Liston a few days ago, and he...” - ,,Ain’t he ugly?
He’s too ugly to be the World Champ. The World Champ should be pretty, like me!*
Wenn man diesen Moment einem analytischen Blick aussetzt, erscheint alles
unglaublich kompliziert. Ali verdreht das ,,I've seen* vom ,,... ich habe Liston getroffen*
zum Visuell-Asthetischen ,ich habe ihn mir angesehen“, das Argument von der
sportlichen Einschitzung der Stirke in eine Frage der Moral und dessen was sein sollte
- und die Moral gewinnt dabei eine ungewshnlich provozierende Wendung; namlich
diejenige, einer Asthetik zu folgen - und zwar einer durch und durch politisierten
Asthetik: Lange vor ,Black is Beautiful“ erhebt Ali hier schwarze Schénheit zur
entscheidenden GroRe. Jede dieser Wendungen hat einen Rattenschwanz - und diese
Rattenschwinze alle zu bedenken, ist in dem kurzen Moment der Wendung unméglich.
Aber es ist leicht zu lachen und all diese Dimensionen im Lachen zu spiiren und eben
nicht im Bedenken - man kénnte sagen: Die Wendung des Interviews ergibt die Chance,
Lachen als eine Form des Denkens zu betreiben.

Das ist die Stdrke eines Interviews, dessen Denken auf das Ineinander von Haltungen
und die Unvorhersehbarkeit von diesem Ineinander hin angelegt ist. Es kommt auf das
Erkennen und Ausdifferenzieren von Gegenstinden des Denkens weniger an als
vielmehr auf ein Denken in der Zeit und mit der Zeit. Der Vorteil dieses Denkens ist,
dass es all den analytischen Schwierigkeiten mit einer ihr fremden Leichtigkeit
begegnet. Man denkt, indem man eine Wendung mitvollzieht; man denkt, wie Ali boxte:
Im stdndig unerwartbaren Wandel vom ,,Floating like a Butterfly* und ,,Stinging like a

Bee“. Ein solches Denken liegt nirgendwo anders als in den Gelegenheiten - den

philosophia-bg.com

107


https://philosophia-bg.com/

PHILOSOPHIA 4/2012

Gelegenheiten, die emergieren wie Torchancen aus einem FuRballspiel, und die wie sie
da sind, verwandelt zu werden. Man erkennt sie im Verwandeln, nicht im Analysieren.
Die Zeitlichkeit dieses Denkens steht damit jenseits der Zeitlichkeit eines Denkens in
Propositionen. Wie beim Fullball die Uhr in solchen Momenten nicht mehr zu laufen
scheint und kein Spiel abgepfiffen werden darf, so fithren auch solche Momente des
Denkens in eine andere Zeit. Eine Zeit der Gegenwart, nicht des Ablaufs.
Das griechische Wort fiir eine solche Zeit-Gelegenheit ist Kairos. Und ist das Interview
auf solche Momente hin angelegt (und ich weil, dass das nur manchmal der Fall ist),
dann besteht sein Sinn darin, Denken unter den Bedingungen des Kairos gelingen zu
lassen. Diese Dimension ist, was das Interview fiir mich philosophisch machen kann. Es
ist dann eine Philosophie als Zeit-Denken, nicht in dem Sinne, dass iiber die Zeit
nachgedacht wiirde, sondern dass man dem Zeitlich-Sein des philosophischen Denkens
eine besondere Form verleiht.

Hokok
,1 think the interview is the new art form“, beginnt Morrisons bereits zitiertes Self-
Interview. Vermutlich dachte er, dass es damit etwas Inspiriertes sein sollte, etwas das
vom Unbewussten herkommt und sich ohne die Kontrolle des reflexiven Geistes
ergibt.Andere Kunstformen verstand er jedenfalls so: In einem Interview am 23.5.1969
beschrieb er seine musikalische Improvisation als ein Spiel mit dem, was da ist. ,,Pick
up vibrations from the music and what’s coming from the audience and, er, just kind of
follow it, wherever it goes.” Tatsdchlich legte Morrison es sehr darauf an, dass es
aussah, als folgte er auch wihrend seiner Interviews seinen Vibrationen - und
vielleicht tat er das auch. Auf irgendeine Weise. Sein Blick jedenfalls ging bei den
Interviews meist ins Leere, der Kopf wiegte auf den Schultern als sei dazwischen kein
Hals, sondern nur ein Schweben; er schien ganz bei sich zu sein und dann kamen in
sanfter Stimme, die er mehr zu horen als zu sprechen schien, Antworten dahergeflogen
wie diejenige auf die Frage, ob er ein Superstar sei: ,,I think, in thesedays, especially in
thesedays you have to be a politician or an as sasin or something to really be a
superstar.”
Bei solchen Sdtzen geht es nicht so sehr um die Aussage - d.h. um die Gleichstellung
von Politiker, Morder und Irgendwas. Es geht mehr um den Moment dieser

Gleichstellung, um ein Denken, das auf Transformation seiner im situierten Kontext

philosophia-bg.com

108


https://philosophia-bg.com/

PHILOSOPHIA 4/2012

gegebenen Voraussetzungen aus ist und nicht auf Gegenstandsbildung. Der Punkt ist
die Verschmelzung der Gedanken mit dem Moment ihrer AuRerung, der Aussage mit
der Korpersprache - des Nachdenkens iiber die Welt mit der Welt selbst, in der dieses
Denken stattfindet.
Wenn es einen ,Grund‘ dafiir gibt, dass Morrison das Interview als Kunstform
bezeichnet, dann liegt er wohl hier: In der Zeit, da das Theater verzweifelt versuchte,
die Grenze zwischen Bithnen-Welt und Lebens-Welt loszuwerden, war das Interview
bereits da.Es kannte diese Grenze nicht, hatte sie gar nicht erst aufgebaut. Es brauchte
sich  nicht autopoietisch hervorzubringen, seine eigene Performativitit
herauszukehren und damit eben gerade von anderen Formen des ,bloRen‘ und nicht so
sehr herausgestellten Tuns zu unterscheiden. Es musste sich nur ereignen, musste sich
nicht beziehen. Nicht einmal auf sich selbst. Es konnte, aber es muss nicht.

Kok
Gewiss ist die Philosophie gerade keine ars und damit auch keine ,,art form“. Sie ist eine
scientia. Aber vielleicht muss man dieses Wort angesichts des Interviews neu fassen.
Scientia ist ein Partizip des Verbs ,scire’, das wissen, konnen und wahrnehmen heif3t;
und vielleicht sollte das Tatigkeitshafte dieses Verbs in die scientia zuriickfinden. Denn
damit gidbe man dem Interview das, was es philosophisch machen koénnte: Die
Moglichkeit eines Kairos des Denkens.
Aber was machte es ,neu’ in Morrisons Zeit, in der es Interviews schon ldnger gab als
etliche andere gerade entstandene Kunstformen? Vielleicht muss man sich auf
Morrisons damaligen Blick in die Zukunft einlassen, der mir weniger veraltet zu sein
scheint als die meisten Zukunftsblicke seiner Zeit- und Altersgenossen. Morrison war
vielleicht der einzige wirklich berithmte Exponent jener eigentlich utopischen Jugend-
Bewegung der spdten Sechzigerjahre, dem das utopische Denken vollkommen fremd
war. Die Befreiung, die er anstrebte, hatte weder ein Ziel noch einen Plan, eine bessere
Gesellschaft schwebte ihm nicht vor - im Gegenteil waren ihm die Blumenkinder fast
genauso suspekt wie die Militédrs, denen der Offizierssohn aus vorwiegend ddipalen
Griinden den Kampf angesagt hatte. Stehen lie Morrison von dem ,Geist* seiner Zeit
nur das Psychedelische - und zwar in einer ganz profanen, eher der Pharmakologie als
der utopischen Philosophie affinen Art. Seine Befreiung stand im Dienste keiner Idee -

sondern nur im Dienste einer Radikalitat der sich selbst auslebenden Intensitat.

philosophia-bg.com

109


https://philosophia-bg.com/

PHILOSOPHIA 4/2012

Diese Radikalitét ist seither kaum in die Krise geraten. Sie ist eine der mdglichen
Haltungen auch in der Gegenwart geblieben. In die Krise geraten ist stattdessen
dasjenige vermeintlich philosophische Denken, das mit dem Glauben einherging, man
konne Modelle einer besseren Welt entwerfen und auch verwirklichen. In der Krise
scheint inzwischen sogar dasjenige Denken zu sein, das glaubt, die Welt wiirde
irgendwelchen Modellen von ihr iiberhaupt nur entsprechen kénnen. Die Welt scheint
eher zu machen, was sie will - sei es in Hinblick auf das Klima oder die Finanzmarkte,
die unerwartet ausbrechenden Revolutionen, das Ausbleiben des Waldsterbens. Sie
kiimmert sich sehr wenig um Wissensordnungen. Und allm&hlich scheint es daher auch
denjenigen Theorien an den Kragen zu gehen, die behaupten, die Welt sei durch
Wissensordnungen strukturiert oder gar von ihnen hervorgebracht. In der Krise sind
damit die meisten jener Arten eines Denken von der Welt, die lange Zeit als eigentlich
,philosophisch’ galten.
Gewiss kann die Philosophie gerade aus der Krise ihre Stirke entwickeln, indem sie ihre
Modelle schirfer, komplexer unnachgiebiger macht. Aber es besteht auch das Risiko
einer Loslosung des Philosophierens von all dem, was es angehen sollte. Je weniger
Menschen den abstrakten Modellen der Philosophie zutrauen, etwas tiber die Welt
sagen zu konnen, desto mehr scheint es, sie ginge uns in unserem zeitlichen, kurzen
und verorteten Leben so wenig an, wie einen Epikureer die Gétter angehen.
Vielleicht tdte es der Philosophie daher gut, sich auch an solchen Arten des Denkens zu
brechen, die in der Welt stattfinden und mit den Transformationen des weltlichen
Geschehens arbeiten anstatt sie nur zu bedenken. Auch auf das Risiko hin, dass sie es
damit auch auf fliichtige und situierte Gelegenheiten des Denkens anlegen miisste und
nicht auf die auRerweltliche Ewigkeit wohlarchivierter Traktate. Neben ihr
berechtigtes Anliegen, noch komplexere philosophische Modelle von der Welt zu
ersinnen, konnte auch das Anliegen treten, in der Welt und mit der Welt zu denken. Das
Interview wire der privilegierte Ort dieses Denkens.

Hokok
Wie gesagt eignet dem Interview etwas Dramatisches, das sich aber nicht im Handeln,
sondern im Denken ereignet. Und es wird entsprechend auch transkribiert wie ein
Drama. Platon - selbst ein Kampfsportler, ein Ringer - schuf und wihlte fiir die meisten

seiner Schriften diese Form. Gewiss geht es hier, wenn tiberhaupt, um stark ,redigierte’

philosophia-bg.com

110


https://philosophia-bg.com/

PHILOSOPHIA 4/2012

und sehr wahrscheinlich stattdessen um fiktive ,Interviews’. Interviews also, die gar
keine sind - die aber immerhin auf einen Mit- oder Nachvollzug des Denkens in
zeitlicher und situierter Form erlauben: Ein mitgehendes und mitdenkendes Lesen -
nicht nur eines, das vor und zuriick von Abschnitt zu Abschnitt und Zeile zu Zeile
springt.

Auch ein solches Mitgehen kann Wendepunkte und Verwandlungen erfahren - und
Platon ist diese Mdoglichkeiten des Denkens als zeitlicher und situierter Tatigkeit
bewusst. Er beschreibt sie in seiner Theorie der Theorie, oder eben ,theoria‘, in der er
das Denken zu einem rituellen Event, einem Schauumzug macht; denn nichts anderes
bedeutet das Wort - auch dann, wenn es die Seele ist, die an diesem Umzug teilnimmt,
und nicht der Leib. ,Theoria‘ ist, kann man sagen, ein kurzes Sehen, eine kurze
Begegnung - und damit, etymologisch gesehen ein Interview.

Vielleicht ist die Gattung des platonischen Dialogs gerade vor diesem Hintergrund zu
verstehen. Denn eine Art Kairos des Denkens scheint fiir Platon immer wieder
entscheidend - in kaum einem Text ist je besser mit den Gelegenheiten des Denkens
gespielt worden als in der Abfolge der Reden im Symposion. Als ein Beispiel dieser
Kunst ldsst sich aber auch das Ende des Ion-Dialogs anfiihren. Der beriihmte Rhapsode
Ion kann nicht recht begriinden, warum sein Kénnen auch mit Wissen einhergehen soll
- denn fiir seine Fertigkeit gilt was fiir implizite Formen des Wissens generell gilt: Sie
zu verstehen bedeutet nicht, dass man auch gut tiber sie reden konnte. Das leuchtet
auch heute noch ein: So wie ein guter Geiger nicht notwendig sagen kann, was das
Gelingen seines Saitenspiels ausmacht, so wie ein guter Boxer nicht notwendig auch
ein guter Trainer ist, so kann auch Ion nicht recht sagen, was seinen Vortrag
auszeichnet. Er kann seine Art des Konnens nicht in die Ordnung eines propositionalen
Gehalts iiberfiihren - und er erhofft sich diese Leistung von Sokrates.Doch der hat gar
nicht vor, ihm diesen Gefallen zu tun, sondern versucht umgekehrt, Ion durch
geschickte Interviewfithrung aufs Kreuz zu legen. Der arme Ion muss nach und nach
anerkennen, dass sein Kénnen mit keinerlei bewusstem Wissen einhergeht. Der Dialog
ist ein antagonistisches Interview, das Ion immer mehr der Peinlichkeit preisgibt.

Was Sokrates allerdings nicht gelingt, ist umgekehrt der Nachweis, dass sich damit auch
notwendiger Weise keine Wahrheit in Ions Kunst finde - denn kénnte diese Wahrheit

Ions Homervortragen auch auf eine nicht reflektierte Weise innewohnen. Und so endet

philosophia-bg.com

111


https://philosophia-bg.com/

PHILOSOPHIA 4/2012

der Dialog auch nicht mit einem vollstdndigen Sieg des kritischen Denkers - sondern
nur mit dem Teilerfolg; ndmlich dem Ergebnis, dass weder die (musengetriebenen)
Dichter noch gar die (dichtergetriebenen) Rhapsoden eine reflexive Kontrolle iiber die
Wabhrheit ihrer Texte ausiiben kdnnen.Sie wissen- in Platons Worten - nicht, ob
sieBetriiger oder géttlich Berufene sind. Ion findet es nun begreiflicher Weise viel
schoner, gottlich zu sein - und Sokrates beschliet den Dialog mit den Ions Unfahigkeit
ins Lacherliche ziehenden Worten: ,,Dieses Schénere, oh Ion, wird Dir bei uns zuteil -
nimlich ein gottlicher, aber kein bewanderter Homervortriger zu sein® (542b).

Der Satz gibt dem Dialog aber eher eine unerwartete Wendung als er ihm eine Lésung
zukommen liefe. Das ,,bei uns“ kehrt den Mangel an verallgemeinerbarer Erkenntnis
hervor. Selbst die zuriickgenommene Anerkennung des Schoneren (das aber deshalb
kein Wahreres oder Besseres sein muss) als ,Grund‘ fiir ein Urteil entspricht nicht
Sokrates’ vorher vertretener Logik.Die Eleganz, in der er den Dialog beendet,
folgtstattdessen derjenigen Ions: An die Stelle des Arguments tritt das schone Umgehen
mit dem Zeitpunkt, an die Stelle des Gehalts ein Moment, bei dem das Denken ,,bei uns*
Form wird. Auf dem eigenen Boden zu unterliegen und dazustehen als einer, der nichts
mehr sagen kann gegen die Beleidigung unbewandert zu sein, macht die Angelegenheit
fiir Ion nur noch peinlicher.

Hokok

Ich mdchte ich mit einem Interview schlieRen, bei dem gewissermalen der Ton und
nicht der Ironiker gewonnen hat. Vermutlich ohne es auch nur zu wollen, gelang dieser
Gegendialog vor ein paar Jahren dem potugiesischen Autor Antynio Lobo Antunes im
Rahmen , Literatur im Rumer*. Holger Noltze, inzwischen Musik- und Medienprofessor
an der Universitdt Dortmund, fehrte das Interview - und er versuchte die sich
gnadenlos dehnende Zeit hindurch, den Portugiesen in seinen ironisch klugen
Plauderton mit einzuspannen. Doch der blieb bei seinem tragischen Ernst. Immer
wieder scheiterte die Ironie an Lobo Antunes’ offenbar gar nicht provokativ noch
pberhaupt irgendwie,gemeinten‘ Melancholie. Lobo Antunes meinte was er sagte und
was er schrieb. Und seine unerbittliche Leichtigkeitsverweigerung zeigte die ganze
Peinlichkeit eines Ironikers auf, der tief in all dem verfangen ist, was er zu reflektieren

glaubt. Es war dies die Peinlichkeit einer auf Distanz bedachten Intellektuellenhaltung,

philosophia-bg.com

112


https://philosophia-bg.com/

PHILOSOPHIA 4/2012

die an ihre Grenzen stief, weil sie eben doch nur eine Haltung in der Welt war und nicht

eine Art, sich vber sie zu erheben.

philosophia-bg.com

113



https://philosophia-bg.com/

