DER ZUSAMMENHANG ,GESCHICHTE-METAPHYSIK’ ALS DREHPUNKT DER BYZANTINISCHEN
PHILOSOPHIE

GEORGI KAPRIEV (SOFIA)

Der Zusammenhang ,Metaphysik-Geschichte” ist stindig im Zentrum der
philosophischen Praxis von Giinther Mensching prasent’. Im Grunde seiner Position steht
sowohl die Uberzeugung, dass ,,jede Stufe der Metaphysik ein Ausdruck ihrer Zeit ist, sich
aber darin nicht erschdpft*? als auch die Feststellung, dass die metaphysischen Begriffe
»Resultat akkumulierter Erfahrung” sind und nur als solche neue Erfahrung erméglichen
konnen’. Die europdische Philosophie erweist wiederkehrend in ihrer Geschichte die
Neigung, sich als zeit- und geschichtsunabhingig zu stilisieren. Diesem Anspruch
gegeniiber ist Mensching argumentiert skeptisch; er leistet mit seinem Werk dagegen
Widerstand. In der Philosophie, insistiert er, begreift sich die zeitliche Entfaltung des
Geistes selbst.”

Ein Element der Revolution, die die christliche Denkweise im philosophischen
Denken macht, ist das Zusammenfiigen des Geschichtlichen im Kern des Metaphysischen.
Die ,,Verflochtenheit von Metaphysik, Erkenntnistheorie und Geschichte* wird in Westen
paradigmatisch von Augustinus reglementiert.” Wihrend das abendlidndische
Frithmittelalter vielmehr innerhalb des Geschichtsdenkens zu philosophieren pflegt,
erweist sich spdtestens im 12. Jahrhundert eine Tendenz zu ungeschichtlicher

Abstraktheit®, die etwa im Streit zwischen den ,,Dialektikern* und den ,,Historikern“ einen

! Der Text stellt eine erweiterte Fassung des Vortrags dar, der an der Tagung ,,Metaphysik und geschichtliche
Zeit. Um Prof. Dr. Giinther Mensching aus Anlass seines 70sten Geburtstags® (28. Oktober 2013, Sofia)
présentiert wurde.

?Zit. nach A. Mensching-Estakhr, ,,Zur metaphysischen Aporie des geschichtsphilosophischen Denkens - Das
Gebrochene und Ungebrochene der Metaphysik, in: Wahrheit und Geschichte. Die gebrochene Tradition
metaphysischen Denkens, Festschrift fiir G. Mensching, edd. A. Mensching-Estakhr / M. Stddtler, Wiirzburg,
2012, 48.

* Cf. G. Mensching, ,,Geschichte der Philosophie als Philosophie der Geschichte®, in: Die Geschichtlichkeit des
philosophischen Denkens, edd. G. Kapriev / G. Mensching, Sofia, 2004, 15.

‘1bid., 17.

> A. Mensching-Estakhr, ,,Zur metaphysischen Aporie” (wie Anm. 1), 49.

¢ Cf. etwa G. Kapriev, ,,.Der Mensch als kosmisches Atom in der mittelalterlichen Historiographie (9.-11.
Jahrhundert)”, in: Miscellanea mediaevalia, Bd. 21/1, ed. A. Zimmermann, Berlin - New York, 1991, 28-40; G.



PHILOSOPHIA 11/2016

Ausdruck findet. In der sog. neuzeitlichen Philosophie féllt die Geschichte in den Bereich
der Erscheinungen, indem das Noumenale von dem Phinomenalen getrennt wird; die
Geschichte wird hiermit wieder nichts anderes als eine Aneinanderreihung von
Erscheinungen.” Erst das produktive metaphysische Denken der letzten Jahrzehnte zeigt
sich bereit, neben dem epistemischen, ein anthropologisches und ein historisches
Strukturmoment der Metaphysik als verbindlich zu erklaren.® Vor diesem Hintergrund ist
es gesund, die philosophische Tradition ins Gesichtsfeld heranzuziehen, die den
Zusammenhang ,,Geschichte-Metaphysik* als ihren Drehpunkt anerkennt. Es geht um die
byzantinische Philosophie schlechthin.

In einem fritheren Text namens ,Zeitlichkeit und Geschichtlichkeit als
Grundelemente der byzantinischen Philosophie®, der im von Giinther Mensching und mir
herausgegebenen Band Die Geschichtlichkeit des philosophischen Denkens 2004 erschien, habe
ich versucht, einige Grundziige dieses Umstandes zu artikulieren. Zusammengefasst
lautete meine These, dass sie, die Geschichtlichkeit und die Zeitlichkeit, nicht nur ein
Gegenstandsbestandteil des Philosophierens sind. Sie bilden vielmehr ein Grundelement
des Philosophiewesens {iberhaupt, das die differentia specifica der byzantinischen
Philosophie ergibt. Ein Programm, die sich nicht von ungefihr als ,christliche
Philosophie* bestimmen l&sst.

Ich habe damals die Betonung grundséitzlich auf zwei Punkte gestellt. Einerseits
ging es darum, dass der eigentliche Gegenstand der christlichen Philosophie im Bereich
der géttlichen Okonomie lokalisiert ist. Dieser Bereich ist notwendig mit der Zeit und der
Geschichtlichkeit verbunden und eigens der menschlichen Vernunft zuginglich. Die
Bewegung in der Zeit und die Zeitlichkeit erhalten noch in der Hierarchienlehre des
Dionysios Pseudo-Areopagita eine konstitutive Bedeutung. Die angeblich unbewegliche
und zeitlose Hierarchie erweist sich als immanente Dynamik, die hinsichtlich der
korperhaften Schopfung als eine geschichtliche Dynamik konzipiert wird. Die ganze

Okonomie erstreckt sich in der Zeit und ist ohne die Zeitlichkeit undenkbar, weil sie die

Kapriev, ,,Das Naturalisieren der Geschichtsschreibung nach dem 12, Jahrhundert (der Bedeutungswandel
von persond, locus und tempus)“, in: Miscellanea Mediaevalia, Bd. 22, ed. 1. Craemer-Ruegenberg / A. Speer,
Berlin - New York, 1994, 846-859.

7 A. Mensching-Estakhr, ,,Zur metaphysischen Aporie” (wie Anm. 1), 54 u. 61.

8 Cf. A. Speer, Fragile Konvergenz. 3 Essays zu Fragen metaphysischen Denkens, K6ln, 2010, 13-24,

philosophia-bg.com

15


https://philosophia-bg.com/

PHILOSOPHIA 11/2016

Heils- und Weltgeschichte umfaRt. Andererseits kommentierte ich den Unterschied
zwischen der mystischen Theologie als Existenzerfahrung, die auRerhalb der Zeit steht
und an sich diskursiv nicht zu duRern ist, und die spekulative Theologie. Die Letztere
verbleibt ganz der Philosophie dhnlich im Bereich des Diskurses, des rational Erreichbaren
und begrifflich Artikulierbaren. Kein Zufall, dass spdtestens nach Photios von
Konstantinopel sie als hochster Teil der ersten Philosophie, d.h. der ,Metaphysik*
betrachtet wird. Selbst die diskursive Trinitdtstheologie steht wenigstens mit der
Entfaltung ihrer Begrifflichkeit in einem Zusammenhang mit der Geschichte, wihrend die
Theologie, die die géttliche Okonomie erdrtert, Zeit und Geschichte in ihrem
Gegenstandsbereich notwendigerweise umfalit.

Nun versuche ich den Bezug ,,Geschichte-Metaphysik“ ndher als Drehpunkt der

byzantinischen Philosophie zu erweisen.

Das geschichtsmetaphysische Programm

Auch in dieser Hinsicht ist Maximus Confessor paradigmatisch. Der Vitertradition
treu legt er die Schopfungsordnung und die Ordnung der Vergéttlichung als Anfang und
Ziel des einen géttlichen Planes fest, der sich in der Geschichte entfaltet.’ Sie, Anfang und
Ziel der Geschichte, reifen die Grenzen um, darin der eigentliche Gegenstand der
Philosophie schlechthin présent ist. Der Zustand des Menschen im Schépfungsmoment ist
nicht vollkommen. Die Vollkommenheit ist ihm als Aufgabe gestellt."’ Urspriinglich ist der
Mensch im Sein derart positioniert, dass er die geschaffene mit der ungeschaffenen Natur
in Ubereinstimmung bringen und der Gnade nach géttlich werden soll. Anstatt dessen
fithrt er durch die Stinde eine andere, nichtigere Existenzweise ins Menschliche hinein."
Abgesehen davon bleibt die Vergottlichung des Menschen das letzte Ziel der Okonomie.
Aus diesem Grund steht sie in einem notwendigen Zusammenhang mit der Geschichte, die
durch sein Ziel, das Eschaton, motiviert und durch den Akt der Menschwerdung Gottes
und sein unmittelbares Ergebnis, d.h. die Mdglichkeit und die Wirklichkeit der Erlésung,
bestimmt wird. Die Geschichte der Welt und die Heilsgeschichte haben ein gemeinsames

Zentrum. Es ist das irdische Leben Christi, infolge dessen der Sohn-Logos in der ganzen

° Cf. Expositio orationis dominicae (PG 90, 873D).
'° Quaestiones ad Thalassium, prol (PG 90, 257C-260A).
" Ambigua ad Ioannem, 41 (PG 91, 1308BC).

philosophia-bg.com

16


https://philosophia-bg.com/

PHILOSOPHIA 11/2016

Geschichte présent und pragend ist. Die Menschwerdung gibt nicht nur Sinn der ganzen
Geschichte - sowohl perspektivisch als auch retrospektiv, sondern sie schafft eine
ontologische Verdanderung der Ordnung und der Struktur des geschichtlichen Weltalls.

Maximus konzipiert die Geschichte keineswegs als irgendeine autonome und
deswegen defektive Bewegung des postlapsarischen kontingenten Seins in der Zeit, der
die damit unvereinbare Ewigkeit der Gottheit und die Unwandelbarkeit der
Seinsprinzipien widerstehen. Die Geschichte ist nicht der Zeitraum des Verkommenseins
und des Mangels, der zu iiberwinden und abzulehnen ist. Ganz im Gegenteil verbindet
Maximus auf eine eindeutige Weise das Endliche und das Unendliche, das Vergéngliche
und das Ewige, das Veridnderliche und das Konstante ausgerechnet im Bereich der
Geschichte, die ihren Anfang und ihr Ziel, ihren Sinn und das Paradigma ihrer Dynamik
im Prinzip aller Prinzipien hat.

Die Geschichte ist nicht das ,,durchaus Andere“ der Seinsprinzipien, die etwa als
abstrakt-metaphysische, jenseits aller Bewegung, Zeit und Materie verweilende
Urspriinge betrachtet werden sollten. In der Sicht des Maximus ist die Geschichte
ausgerechnet als , Metaphysik“ zu bestimmen, weil dieselben Prinzipien auch in ihr
wirken und sind, denn der Logos selbst ist und wirkt in ihr. Geschichte und Metaphysik
stehen ja nicht etwa in einer Korrespondenz oder Vereinbarkeit. Sie sind ein und dasselbe.
Die Geschichte ist die Epiphanie des Metaphysischen. Man muss bei Maximus und der
ganzen byzantinischen Philosophie von einer einheitlichen geschichtsmetaphysischen
Perspektive reden.

Selbst die byzantinische Geschichtsschreibung (allerdings der sog. mittel- und
spatbyzantinischen Zeit) wird durch diese Grundposition fundiert, noch mehr, da eine
erhebliche Zahl byzantinischer Philosophen Autoren von Geschichtswerken sind. Es sind
etwa die Namen von Michael Psellos, Niketas Choniates, Georgios Akropolites, Georgios
Pachymeres, Nikephoros Gregoras, Johannes Kantakusenos an erster Stelle zu nennen. Es
ist wohl wahr, da® vom Inhalt her die ,,byzantinische Geschichtsschreibung tiberwiegend
Darstellung der Reichsgeschichte mit den Taten des Kaisers im Mittelpunkt ist, wahrend
soziale, wirtschaftliche, aber auch kirchliche Angelegenheiten eine weitaus geringere

Rolle spielen“'?. Es ist aber nichtsdestoweniger wahr, dass die Geschichtsschreiber sich zu

2P, Schreiner, Byzanz, Miinchen 1994, 86.

philosophia-bg.com

17


https://philosophia-bg.com/

PHILOSOPHIA 11/2016

einer von rein christlichen Grundsitzen gepragten Geschichtsauffassung bekennen, ohne
deshalb auf die rationale Analyse der Abldufe zu verzichten. Die Geschichte wird
providentiell aufgefallt, dadurch die zahlreichen Bemerkungen iiber das Eingreifen Gottes
in den Ablauf der Ereignisse und selbst die Auswahl des historischen Materials motiviert
werden.” Die Stiitzpunkte dieser Geschichtsdenkens sind die Schépfung des Alls, die
Menschwerdung des Logos und das Ende der Welt samt dem Endschicksal des Menschen.
Diese und die damit verbundenen Themen ergeben das Geriist des Philosophierens in

Byzanz.

Die Kernpunkte des Geschichtsmetaphysischen

Die Schipfungslehre

Ein erster Kernpunkt der geschichtsmetaphysischen Dimensionen bildet die
Schépfungsidee. Durch die Formulierungen der Kappadokier, steht es schon fest, dass Gott
die Welt aus nichts durch seine Energien schafft, indem Gott alles auf einmal in einem
nicht zeitgebundenen Akt hervorgebracht hat. Die Gemeinsamkeit aller kreativen Logoi
ist im gottlichen Logos enthalten, wobei sie von ihm erkannt und bestimmt werden.
Daraufhin erfolgt die Entfaltung der paradigmatischen Logoi-Lehre des Maximus
Confessor. Der Anfang des kontingenten Seins geschieht durch einen Ubergang der
Nichtexistenz in Existenz, durch Wandel und in Bewegung Setzen. Damit wird der Anfang
der Zeit hingelegt, deren Charakter den wandelnden Dingen entspricht. Der Anfang der
Zeit selbst ist dennoch - behauptet Basileios der GroRRe - keine Zeit; er hat keine Teile und
Dimensionen oder Ausdehnungen. Gott schafft die sichtbare Welt auf einmal, doch die
Welt wird nicht auf einmal in ihrer Fiille und Ordnung verwirklicht.” Der zeitlose Anfang
aller Zeit ist das erste Element des ,,Metaphysischen® in der geschichtlichen Zeit.

Die Bewegung des Geschichtlichen wird auch transzendent konstituiert und
metaphysisch normiert. Gerade in diesem Zusammenhang etwickelt Maximus Confessor
seine Kritik gegen die origenische Triade ,,Stillstand-Bewegung-Schopfung®, indem er

betont, dass nur die gottliche Natur in einem ewigen Stillstand verweilt.

1 Cf, H. Hunger, Die hochsprachliche profane Literatur der Byzantiner, Bd. 1, Miinchen, 1978, 243-278.
" Basilius Magnus, Homiliae in Hexaemeron, 1, 5-6 (PG 29, 13A-17A).

philosophia-bg.com



https://philosophia-bg.com/

PHILOSOPHIA 11/2016

Notwendigerweise zdhlt die Bewegung seinem Sein nach zu den kontingenten Sachen: die
geschaffene Natur ist nie unbeweglich gewesen; die Bewegung ist noch im natiirlichen

Logos jedes kontingenten Seindes gesetzt."”

Der christologische Drehpunikt

Der entscheidende Achselpunkt des Geschichtsmetaphysischen ist der
christologisch konzipierte Drehpunkt der Geschichte schlechthin. Die Schépfungslehre
erhilt einen fundamentalen Geschichtssinn erst in der Perspektive der historischen
Prasenz des menschgewordenen Logos. Der Gottmensch ist einzig und seine
geschichtliche Einzigkeit erleuchtet die ganze menschliche Natur. In Jesus Christus tritt
Gott seiner Natur, seiner Hypostase und seiner Energie nach in die Dynamik der
Geschichte ein. Das Transzendent-Metaphysische tritt in die Geschichte nicht etwa kraft
ahistorisch subsistierender Ideen, sondern im geschichtlich gegebenen Dasein des
Erlsers. Es ist dabei zu betonen, dass die Gegenwart Christi in ihrer historischen und in
ihrer metahistorischen Dimension zugleich konzipiert wird. Das irdische Leben Jesu hat
seinen konkreten historischen Zeitraum. Nichtsdestoweniger bestimmt der
menschgewordene Logos durch seine personliche Prasenz die ganze Geschichte der
Menschheit. Das eine steht dem anderen nicht entgegen und weist es keinesfalls zuriick.
Die synchrone historische und metahistorische Prasenz Christi in der Welt steht auch im
Grunde des christozentrischen Sakramentalismus und seiner Deutung durch die
hypostatisch geduRerten natiirlichen Energien im Paradigma der byzantinischen
Philosophie. ™ Erst in dieser Perspektive wird es auch moglich, das Zusammenwirken der
freien Aktivitdt Gottes und der freien Aktivitdt des Menschen detailliert zu demonstrieren,
das das Ferment des Geschichtlichen ist.

Aus diesem Gesichtspunkt wird noch eine wichtige Dimension des
Zusammenhangs ,,Geschichte-Metaphysik“ deutig. ,,Der Sohn - insistiert Maximus

Confessor - bleibt in theologischer Einheit mit dem Vater*.”” Theologie und Okonomie sind

1 Cf, Ambigua ad Thomam, 4 (PG 91, 1041B); Ambigua ad Ioannem, 7 (PG 91, 1072BC).

16 Cf. G. Kapriev, ,,Die Eucharistie Diskussion im lateinischen Mittelalter und ihre Inkommensurabilitdt mit
der 6stlichen Tradition®, in: The Eucharist in Theology and Philosophy, eds. 1. Perczel / R. Forrai / G. Gereby,
Leuven, 2005, 213-222.

' Disputatio cum Pyrrho (PG 91, 348C-349B).

philosophia-bg.com

19


https://philosophia-bg.com/

PHILOSOPHIA 11/2016

in der Hypostase Christi untrennbar verbunden. Das menschgewordene Wort Gottes lehrt
uns Theologie. Dieser Umstand macht das Meditieren und die Reflexion iiber die
trinitarischen und christologischen Geheimnisse méglich. Dadurch wird es nicht gesagt,
dass die Essenz Gottes und das innertrinitarische Leben durch Christus der menschlichen
Vernunft zuginglich werden. Es wird aber gesagt, dass das Prinzip, das in der
zusammengesetzte Hypostase Christi wirkt, dank der Energienperichorese und des
Eigenschaftsaustauschs der beiden Naturen das rationale Erkennen der AuRerungen der
gottlichen Essenz erméglicht. Die addquate Gotteserkenntnis ist vergeschichtlicht und ist
nur als geschichtstréachtig denkbar. Daraus wird die Giiltigkeit des kappadokischen Satzes
plausibel, dass der Prozess der Epignosis, d.h. des Uber-Wissens, das den Menschen zur
Einigung mit Gott fihrt, selbst im Reich Gottes unendlich weiterlaufen wird. Die

Geschichtsmetaphysik sprengt die Grenzen der Weltgeschichte und geht tiber sie hinaus.

Die Eschatologie

Diese Position wird angesichts des eschatologischen Charakters der Geschichte
und des Geschichtsdenkens begreiflich, der auch als Kernpunkt des
Geschichtsmetaphysischen zu bestimmen ist. Maximus Confessor gemaR ist die Vergott-
lichung das héchste Ziel der Schépfung und der géttlichen Okonomie, wobei dieser Satz
eine modelhafte Giiltigkeit erhilt. Der Logos will die Erlésung von allen und vergéttlicht
die menschliche Natur in sich zu diesem Zweck. Deshalb vereint er sich mit allen: sowohl
mit den Wiirdigen als auch mit den Unwiirdigen. Gott durchdringt alle mit seinen
Energien. Dadurch erfolgt die Erlosung des menschlichen Geschlechts.' Die persénliche
Vergottlichung ist ein weiterer Schritt. Sie wird in der freien Bewegung zum Gutsein und
der gnadenhaften Entgegennahme des Ewiggutseins verwirklicht. Der universelle
Charakter der Erlosung schlieRt dabei die Unterscheidung zwischen dem Ewiggutsein und
dem Ewigschlechtsein nicht aus. Die ganze Dialektik des Seins-Gut/Schlechtseins-
Ewiggut/ewigschlechtseins verlduft geschichtlich und ist auf dem Zusammenwirken von
gottlicher Gnade und menschlicher Natur und Hypostase basiert."” Der generelle Grund

auch dieser Dynamik ist die Lehre von dem Bezug zwischen dem Prinzip der Essenz und

'8 Cf, Quaestiones ad Thalassium, 59 (PG 90, 609BC); Mystagogia, 7 (PG 91, 685C).
1 Cf, Ambigua ad Ioannem, 7 (PG 91, 1048B; 1073AC; 1076A; 1077AB; 1084B); 42 (PG 91, 1325B; 1329AB)

philosophia-bg.com

20


https://philosophia-bg.com/

PHILOSOPHIA 11/2016

der Existenzweise dieser Essenz, dadurch gerade das Zusammenspiel zwischen
unverédnderlicher Verfassung und des darauf griindenden Variierens, der Modifikation
und der Inovation veranschaulicht wird.” Hiermit wird auch der fundamentale Charakter
des Zusammenhangs ,,Geschichte-Metaphysik* wiederholt bestatigt.

Die paradigmale geschichtsmetaphysische Denkweise des Maximus gipfelt in
seiner Theorie von den fiinf aktuell daseienden Teilungen der Hypostase der Natur und
ihrer Uberwindung. Die erste ist die Trennung der ungeschaffenen von der geschaffenen
Natur, die eine Folge des kreativen Akts Gottes selbst ist. Die zweite Teilung ist die,
wodurch Gott die geschaffene Natur in noetische und stoffliche Natur verteilt. Die dritte
ist die Teilung der stofflichen Natur in Himmel und Erde. Die vierte Teilung folgt der
Zertrennung der Erde in Paradies und bewohnten Erdkreis. An fiinfter Stelle kommt die
Teilung, dergemil der Mensch, der die alles einigende Werkstatt sein sollte, in Mann und
Frau geteilt wird. Der Mensch ist die letzte Schopfung, weil er das Zentrum des
geschaffenen Seins und die natiirliche Verbindung zwischen allen Geschdpfen ist.
Deswegen ist der in Christus neuhergestellte Mensch berufen, die fiinf Teilungen zu
iberwinden und die Einigung der ganzen Wirklichkeit zu erreichen. Er ist nur deshalb
fahig, diese Aufgabe zu 16sen, weil er an Christus teilhaftig ist, der selbst diese
Uberwindung verwirklicht und das Paradigma gegeben hat. Auf diese Weise wird der Plan
Gottes fiir die Menschheits- und Weltgeschichte vervollkommnet.” Das Metaphysische

wird durch die Vollendung der Geschichte verifiziert.

Schluss

Der Zusammenhang ,,Geschichte-Metaphysik“ ist kein nebensdchliches Konzept
der byzantinischen Philosophie. Er ist vielmehr ihr eigentlicher Drehpunkt. Wenn man
iber die Metaphysik dieses philosophischen Programms adidquat reden will, soll man sie

als Geschichtsmetaphysik begreifen.

% Cf, Maximus Confessor, Ambigua ad Ioannem, 42 (PG 91, 1329A;1341D; 1344D).
! Ambigua ad Ioannem, 41 (PG 91, 1304D-1309D); Quaestiones ad Thalassium, 48 (PG 90, 436AB).

philosophia-bg.com



https://philosophia-bg.com/

